




   هوية الكتاب:

ــب،  ــد، المكاس ــه في:العقل،التوحي ــل بيت ــي وأه ــات النب ــاب:  شرح رواي * الكت

ودعائــم الإيمان )شروح المرجــع الـمدرسي(.
* المؤلف: المرجع الديني سماحة آية اللّهّ العظمى السيد محمد تقي المدرسي )دام ظله(.

* الطبعة: الأولى: 1445هـ / 2024م.
* الناشر: مركز الفكر الرسالي للدراسات والأبحاث.

* الإخراج الفني: الكليم جرافيك:
   mohd.he@gmail.com 
  +973 36577227

www.resali.net
alfekralresali@gmail.com







تقديم

إن المعارف الإلهية تنهمر علينا من السماء كقطر المطر، فلا تترك رأس 
جبــل ولا وادياًً ولا صحراء ولا غابة إلا ويصيبهــا الماء، إن لم يكن وابل 
فطلّّ، كلٌٌّ بقدر حاجته ووسعه، تلك هي المعارف الإلهية التي يغدقها علينا 
النبي الأكرم K وأهل بيته الأطهار C عبــر كلماتهم النورانية التي 
نبني بها المعرفة الإلهية التي لا يتخلّّلها الباطل ولا يصيبها الخلل ولا يطرأ 
عليها الصدأ، تبقى جديدة غضّّة مع تجّّدد الأزمان والأحوال، لأنها معرفة 

من نور، والنور مادة لا تتغيّّر ويضيء بطبعه كل ما يقع عليه.

لكلمــات المعصومين - مــع الاعتراف بنوريّّتهــا جميعاًً - خصائص 
ومميزات، فمنها ما هو أصل وكلّّي وقاعدة يُُســتنبط منها الفروع، فتتوزّّع 
على الجزئيات وتستوعب الكثير من الأفراد، ومنها ما هو فرع يكشف عن 
حكم النوع ويستمر نوره في سائر ذات الأنواع وينطبق على نفس الحالات، 

وكلها بملاحظة هذا التقسيم نور يستطيل إلى الأمام ويمتدّّ إلى الآفاق.

وفي هذا الكتاب الذي نقدّّمه للقارئ العزيز، في سلسلة شروح المرجع 
المدرّّسي )دام ظله( نتابع تقديم شروح الروايات الشريفة الصادرة عن أهل 
بيت العصمة والطهارة A بوصفها الكلّّي الجامع والأصول والقواعد، 



وهي هنا مجموعة من الخطــب والبيانات المطوّّلة التي جادت بها صدور 
أهل الوحي، لنجد أن المرجع المدرّّســي يقدّّم لنا في شرحها شرحاًً يأخذ 
في حســاباته خاصية مثل هذه الخطب التــي تنتج معرفة متكاملة لأنها من 

قسم روايات الأصول.

المعرفــة المتكاملة هي ما يمكــن أن نطلق عليه بالمعرفــة المنهجية، 
أي إبــراز المعاني والدلالات المترابطة فــي الخطب والبيانات كنظريات 
وتفســيرات كلّّية، وكمنهج فــي طريق المعرفة، وكبصائــر عامّّة نفهم من 

خلالها معارف الإسلام ومقاصد الوحي الشريف.

ففي خطبة النبي K حول العقل يُُبيّّن لنا الصفات التي تميّّز بها العقل، 
وركّّز على الترابط الوثيق بين سجايا الخير، ذلك الترابط الذي يبرز بدوره 

مفاهيم عميقة متصلة بطبيعة الشخصية الإنسانية.

وفي وصايا الإمام الكاظم C لهشــام حول العقــل يبرز لنا مفهوم 
العقــل الذي لا يقتصر فعله على إدراك الكليــات ولا يقيّّد بمناهج خاصّّة 

تحجّّم من دوره، مما يُُعد خسارة لموهبة العقل.

وفي خطبة الإمام الرضا C في معرفة التوحيد يستظهر فاعلية العقل 
في معرفة التوحيد الخالص.

وفي حديث الإمام الصادق C في المكاسب يفصّّل القول في الأبعاد 
الفقهية العامة، ويستنبط منه أصول العمل الاقتصادي وأحكام المكاسب.

وفي حديث الإمام علي C يقدّّم تحليلًاً في دعائم الإيمان لكي يعتمر 
القلب بنور الإيمان، عبر أركانه الأربعة: الصبر واليقين والعدل والجهاد.

	 6



7 	 

وفي وصيّّة الإمام علي C لابنه الإمام الحســن C يوضّّح لنا أن 
الإمــام علي C يذكر بشــكل موجز منهجه في العلــم حيث جمع كل 
الأخطاء التي يمكن أن يقع فيها الإنســان أثناء التعلّّم، ويضعنا أمام محاور 

مهمّّة في سبيل إيقاظ العقل وتنميته.

نقدّّم للقارئ الكريم، هذا الســفر الجليل من عطاءات سماحة المرجع 
الديني آية الله العظمى الســيد محمد تقي المدرّّسي )دام ظله( لينفتح على 
آفاق منهجية أصيلة تســاهم في صياغة تفكيره للوصــول إلى معرفة إلهية 

متكاملة، ونسأل الله تعالى الموفقية والسداد.

مركز الفكر الرسالي

للدراسات والأبحاث





شرح حديث 
الرسول K عن العقل

1





 

حديث الرسول K عن العقل

مقدّمات

ما هو العقل؟
كثير مــن الألفاظ يطلقها الن�ـّاس دون أن يعرفوا معانيهــا بوجه الدقّّة، 
ويتّّفق الن�ـّاس على تعليق فهم معانيها حتى يبلغوهــا، ومن أبرز هذا النّّوع 
من الألفاظ )الروح- العقل- النفس(. والســبب: إذا حاولنا تفقّّد المعنى 
الصحيح للعقل، كان علينا أن نحيط بالفلســفة إحاطة تامة، وعلم البشرية 
لم يبلغ حتى الآن مدى يمكّّنه مــن هذه الإحاطة، إالّا أنّّ كلّّ ذلك لا يمنعنا 
من طرح تعريف تقريبي لكلمــة العقل، حتى تكون أقرب إلى أفهامنا حين 

نستعملها.

تعريف العقل:
كلمة العقل، من ناحية اللغة، مشــتقة من عقله بمعنى ربط وثاقه‏ ليحفظه 



عن الإفلات))). وبهذه المناسبة يُُطلق العرب العقل على ما يحفظ الإنسان 
من موجبات الردى.

ويُُقا�بـَل العقل عادة بالجهل والجنون، ويُُقصد بــالأوّّل عدم القيام بما 
ينبغي القيام به لعــدم معرفته أو لتغلّّب الشــهوة. ويقصد بالجنون وجود 
خلل في أعصاب الفرد ممّّا يدعه غير قادر على العمل بما ينبغي عليه. وفي 
بعض الأحيان نســتعمل لفظة الإرادة للدلالة على تلك الطاقة التي تجعلنا 
نقوم بما ينبغي لنا أن نقوم به، ونطلق على كشــف مــا ينبغي لنا أن نقوم به 

بالمعرفة والعلم.

فالعقل إذا هو ما بســببه نقوم بالعمــل الصالح، وجاء في تعريف العقل 
ـُئل: »مََا اََلْْعََقْْلُُ؟ قََالََ: مََا عُُبِدََِ بِهِِِ اََلرََّحْْمََنُُ  عن الإمام الصادق C حين س�

وََاُُكْْتُُسِِبََ بِهِِِ اََلْْجِِنََانُُ‍«‍))).

ما هي الشهوة؟
تؤخذ كلمة الشهوة من الشهي والاشتهاء، ويعني الحب الشديد))). وكلّّ 
حاجة يتحسّّســها الفرد، ويرغب نفســياًً في اتباعها هي )الشهوة(. فحاجة 

الطعام، واللباس، والجنس، والمأوى، إنّّما هي شهوات.

ويطلق على الشــهوة لفظ الغريزة أياًًض، ولكن باعتبار آخر وهو رسوخ 
نوعٍٍ من الشعور بهذه الحاجة في النفس.

))) في معجــم مقايس اللغة: العين والقاف واللام أصلٌٌ واحــد منقاس مطرد، يدلُُّ عُُظْْمُُه 
ميم  قَْْعَل ، وهو الحابس عن َذَ ـَي ء أو ما يقارب الحُُبْْســة. من ذلك‏ ال على حُُبْْســة في ال�ش

ول والفِِعل. الَقَ
))) الکافي  ج1 ص11.

))) في لسان العرب تشهّّاه: أحبّّه ورغب فيه.

	 12



13 	 

المفارقة بين العقل والشهوات:
نفى البعض أيّّ فرق بين العقل والشــهوة، زاعميــن أنّّ العقل نوع من 
الشهوة الكامنة، كما أنّّ الشهوات هي العقل الظاهر، فالحاجة إلى الجنس 
قد يتحسّّســها الفرد فعلًاً، ويندفع نحوها عملًاً، فهو- آنئذٍٍ- حنين شهوة، 
وعقل ظاهر، وقد يتحسّّســها ويعلم أنّّ طريق إشباعها وجود شرائع تنظّّم 
ـّرائع، والتــي منها مثلًاً  مســألة الجنس، ثمّّ وجود التزام عملي بهذه الش�
التغاضي الفعلي عن الأنثى المختصة بجارك، فإذا أمســكت نفسك عنها 
فإنّّك مدفوع بالشــهوة، ولكن بصورة غير مباشــرة، ومن هنا صحّّ الادّّعاء 

بأنّّ العقل هو شهوة كامنة.

ولكن قال آخرون: إنّّ العقل حقيقة متمايزة، كلّّياًً عن الشهوات، فهو:

أوّّلًاً: يُُسيِِّر الشهوات وينظّّم أمر إشباعها.

ثانياََ: قد يوقف الإنسان عنها إيقافاًً تاماًً، وبذلك يعطي البشر حرّّية تفوق 
قوّّتها قوّّة كلّّ ضغط وتعلو قدرتها قدرة كلّّ شهوة.

ويقول هذا الفريق: إنّّ وجود العقل هو الذي يعطينا القدرة على التمييز 
بين شهوة حاضرة وشهوة آتية، وعلى اختيار الثانية إن كانت هي الأسمى، 

ووضع شرائع في سبيل الوصول إليها، ثمّّ التقيّّد بها.

إذ إنّّ العقــل هو صمّّام الضبــط الذي لولاه لانفجرت الشــهوات في 
اتجاهات عمياء. إنّّ الفرق يبدو بســيطاًً بين الــرأي الأوّّل والثاني، بيد أنّّه 

كبير وفاصل بين آراء مختلفة في كلّّ حقول الفلسفة والعلم.

ولذلك ينبغي أن نبيّّن الحق بين الرأيين؛ كي يكون لنا القدرة على اختيار 
الحق في القضايا المنطقيّّة التي نحاول بحثها بإذن الله.



الدليل إلى العقل:
ويتبيّّن لنا الحق إذا اســتطعنا إقامة الدليــل الواقعي على ثبوت العقل، 
إذ بدونه يبقى الرأي المنافي له قائماًً بــدون منازع، فما هو إذاًً مدى صحّّة 

الأدلة المقامة على ثبوت العقل؟ 

على كلّّ فرد أن يتفكّّر ليعرف بذاته ودون الاتّّكال على أقوال الآخرين، 
ما إذا كانت الأدلة التالية وافية وسليمة أم لا؟

1- معرفــة الحق والخيــر، والقدرة علــى إقامتهما رغــم مخالفتهما 
للشــهوات والمصالــح الخاصة. هــذه المعرفة والقدرة ليســتا فقط ممّّا 

يجدهما كلّّ فرد في نفسه، بل ويعتقد بأنّّهما ثابتتان لا ريب فيهما.

اذهب أنّّى شئت، وقابل من أردت، فلن تجد إلّاّ من يسرّّ إليك بوجدانه 
لهذه الحقيقة التي تعرّّفه وتهديه إلى الحــق من جهة، وتعطيه القدرة على 

الإيمان  بهما من جهة أخرى.

2- لاريب أنّّ البشــر قد يقوم بشي ء يخالف مصالحه لمجرد زعمه بأنّّه 
حق وخير، بحيث تعجز كلّّ التفســيرات المصلحية لعمل شــخص، حتى 
يثبت بالطريق الاســتقرائي وجود ما هو فوق المصالح ليحدوه إلى القيام 

بهذا العمل.

أن  نستطيع  تنازعاًً شديداًً لا  أنفسنا  3- نحن في بعض الأحايين نجد في 
ننكره، كما لا نقدر على اتخاذ موقف محدّّد منه. فمثلًاً: عندما تسنح لنا الفرصة 
في انتهاب أموال فقير، تجدنا نندفع نحوها بدافع الشّّهوات ولكن سرعان ما 
في  التنازع  أو  أعمالنا  في  التناقض  هذا  ووجود  العقل،  بوازع  عنها  نتراجع 

نفوسنا، دليلٌٌ على )الثنائية( في قوانا النفسية، وأنّّ هناك عقلًاً وشهوة.

	 14



15 	 

بَْْهَ أنّّنا لا نجد تنازعاًً في نفوسنا، لكن هل نجد من أنفسنا القدرة  4- و
على الامتناع من إشباع شهوة ما لحظة انفجارها؟ فلو كنتُُ جائعاًً وجلست 
على مائدة، وليس من مانع ولا وازع من الأكل أبداًً، فهل أســتطيع بإرادتي 
الامتناع عــن الأكل، أم أنا مضطر إليه؟ طبعا أنــا مختار في ذلك ولوجود 
)اختياري( وبعد تقدير ظروفي ومصالحي أقدم على أكل الطعام. صحيح 
أنّّنا عندما تتوافر كلّّ الدواعي والقيم على عمل لا نتردّّد في القيام به، ولكن 
فــي ذات الوقت لا نتردّّد- لحظة- في أنّّ ما نقوم بــه إنّّما هو بإرادتنا التي 

نستطيع أن نمتنع بها عن العمل، كما نستطيع أن نقوم به.

5- بهذه الإرادة نتحمّّل نحن مســؤولية أعمالنا، ولا نجد أنفســنا فقط 
مســؤولين، بل ونحمِِّل الآخرين المسؤولية بصورة كاملة. وعلماء الدين، 
والقانــون، وغيرهم لم يكونوا ينطقون بشــي ء لــولا إيمانهم بوجود هذه 

المسؤولية.

كيف يُُعرف العقل؟
هل يُُعقــل أن يُُعرف العقل بغيــر العقل؟ نحن نعرف الأشــياء جميعاًً 
بعقولنا، والتي لو لم تكن سليمة لما عرفنا شيئاًً. فهل هناك شي ء فوق العقل 

نتعرّّف على  العقل به؟

إنّّ الإنســان ليذهب بعيداًً في متاهات الضلال لو بحث عن شي ء فوق 
العقل ليفهم العقل به، إذ لا وجود لهذا الشــي ء، وفي حالة وجوده، يحتاج 
الإنســان إلى شــي ء آخر، فوقه أياًًض ليعرفه به، فهل يعقل هذا؟ ثمّّ هل من 
المعقول أن يكشــف العقل لنا حقائق الأشــياء، ثمّّ لا يكشــف عن ذاته؟ 
أوليس هذا يشــبه القول بأن الشّّمس تضي ء الدّّنيا، ولكنها غير مضاءة؟ إذاًً 



فكيف تعطي الضوء وهي لا تملكه؟

وإن قلنا إنّّ كلّّ شــي ء في العالم معروف بنور العقل ولكن العقل لا نور 
له، وإذاًً فهو غير معروف. أليس هذا تناقاًًض؟

إنّّ أولئك الذين حاولوا التعــرّّف على العقل بغير ذاته ضلّّوا عنه، إذ لم 
يجدوا فيما وراء شمس العقول إالّا الظلام والضلال. بل إنّّ مرّّجد محاولة 
التدليل على العقــل نوع من التضليل الذاتي، اللّّهــم إلّاّ إذا حاولنا معرفة 
العقل من خلال أنواره التي تســقط على الأشــياء، فتضيئها وتكشفها لنا، 

تماماًً كما نتعرّّف على الشمس من خلال النور المنبعث منها في الفضاء.

وهذه المعرفة هي بدورها مرتبطــة بالعقل، فمن لا عقل له لا يفهم من 
الحقيقة شيئاًً، ويكون أشبه شي ء برجل يريد أن يبصر عينه ليؤمن بوجودها، 
فيأخــذ مرآة وينظر من خلالها إلى عينه، فهل يعنــي هذا أنّّه رأى عينه بغير 
عينــه؟ مثلًاً رأى عينه بأنفه أو بفمــه؟! كلا، إنّّما رآها بعينه ذاتها ولكن من 
خلال المرآة، ولو افترضنا أنّّ الرجــل أغمض عينيه ليبصرهما بعضو آخر 

فيه، أفلا تكون النتيجة أنّّه يبقى يفتش عن عينه إلى الأ بد؟

كذلك الذي يحاول- مســتحيلًاً- أن يجد عقله بغيــر عقله، ويظنّّ أنّّه 
يستغني عن عقله في رؤيته له.

والعلم ليس سوى جانب الكشــف في العقل، فالعقل يضي ء الأشياء، 
والأشياء تضاء به و)لحظة الإضاءة( تسمى علم))).

)))  يخوننا التعبير حين نريد أن نوضّّح علاقة العقل بالعلم، وقد استخدمنا كلمة اللحظة لبيان 
هذه العلاقة وهي مشــتقة من مفهوم الملاحظة. أي أنّّنا نلاحظ هذا الجانب من جوانب 
عديدة من الشي ء الواحد وتستخدم هذه الكلمة فيما إذا كان للشي ء الواحد جوانب مختلفة 
وبملاحظــة كلّّ جانب يختلف التعبير عنه، فمثلًاً: الرجل الواحد ابن وأخ وزوج وأب= 

	 16



17 	 

إذاًً ليست هناك ثنائية في الحقيقة ببين العقل والعلم، إنّّما هو نور واحد. 
إذا تحدّّثنا عن لحظة كشفه عن الأشياء سمّّيناه علماًً، وإذا تحدّّثنا عنه كشي ء 

موجود وثابت سمّّيناه عقلًاً.

إذاًً، لماذا الاختلاف في العقل؟ لماذا اختلف النّّاس في العلم والعقل؟ 
أوليس هذا النور الذي يضي ء الأشــياء جميعاًً يجب أن يكون مضاءًً بذاته، 
وواضحاًً مميزاًً مشــهوراًً لا ريب فيه؟ فلماذا الجهل به؟ ولماذا الاختلاف 

فيه؟ الجواب:

أوّّلًاً: هناك حقائق بســيطة واضحة يجهلها البشر ليس لشي ء إنّّما لمزيد 
ـّمس التي تضرب بها الأمثال لو لم تأفل ولم يكن لها  وضوحها، حتى الش�

ظلال لاختلف النّّاس فيها.

أولم يختلف البشر في أمر الوجود والقدرة، وهي الحقائق التي انتشرت 
آياتها في الآفاق؟

ثانياًً: لأنّّ العقل هو المصدر الوحيد للمعرفة، ولأنّّنا معه كلّّما كنا واعين، 
ولأنّّنا لا نستطيع أن نتصوّّر أنفسنا بدونه، إذ كلّّما تصوّّرنا أنفسنا تصورناها 
بالعقــل، فإنّّنا لا نبحث عنه، إنّّما نبحث عن شــي ء آخــر وراءه، وهذا هو 
الذي يعقّّدنا. ذلك لأنّّ القدرة على البحث في شــي ء بحاجة إلى شرطين: 

=وجد، وهو رجل واحد، ولكن هذه الألفاظ تعبّّر عن جوانب عديدة عنه. كذلك العقل 
هو نور واحد ولكن لفظ العلم يعبر عن جانب واحد من عدة جوانبه وهو جانب الكشف. 
 والتعابير المســتخدمة مكان)لحظة( هي)لحاظ( و)حيث( و)من( الدالة على البعضية.
والكلمة الأخيرة هي التي جاءت في الحديث عن الرسول K حيث قال K: ومن 
العقل العلم. بينمــا تكثر كلمة لحاظ وحيث، في تعابير الفلاســفة حيث يقولون مثلا: 
العقل علم بلحاظ الكشــف، أو العلم حيث الكشــف من العقل، أو )حيث الكشف في 

الإنسان هو: علم(.



أن يكون الشي ء مجهولًاً، وأن يُُعرف بالبحث. والعقل ليس مجهولًاً حتى 
يحتاج إلى دليل لأنّّنا حين نبحث فيه فلا بد أن نتصوّّره شيئاًً مجهولًاً، وهذا 

في الواقع ليس عقلًاً إذ العقل لا يكون مجهولًاً.

دعنا نبحث عن الماء، ونحن نسَْْبَح في البحر، إنّّنا لا بد- آنئذ- أن نلّّض 
عنه، إذ طبيعة البحث تقتضي الجهل بالشــي ء، ولأنّّ الماء ليس بمجهول، 

فلا بد أن نخلق شيئاًً مجهولًاً ونسمّّيه بالماء ونبحث عنه.

التنبيه سبيل العقل:
إذا ارتاب شــخص هل يملك عيناًً أم هو أعمى؟ فأمامك ســبل عديدة 

لتعرّّفه بأنّّه بصير.

أوّّلًاً: أن تأمره بأن يغمض عينيه ويلاحظ هل تختلف حاله، ولماذا؟

ثانياًً: أن تذكّّره بأنّّه حين يرى الأشــياء، فلا بد أن تكون رؤيته بوســيلة، 
والعين هي تلك الوسيلة.

ثالثاًً: أن تضع في كفه مرآة صافية، وتدعه ينظر من خلالها إلى عينيه.

هذه السبل لا تختلف عن بعضها في محتواها، الذي هو تنبيه الشّّخص 
إلى عينه وتذكيره بها، كذلك العقل، السبيل إليه هو التذكرة والتنبه بأن:

1- نلاحظ أنفسنا في حالة افتقادنا له، هل نختلف عمّّا إذا كنّّا واجديه؟ 
ففي حالة الغضب الشديد، أو الشهوة العارمة، وفي الطفولة والشيخوخة، 
أو في النــوم والغفلة، هل تختلف حالنا في هــذه الحالات عن الحالات 

السويّّة ولماذا؟

إنّّ المزيد من التنبّّه الذاتي للفرق بين الحالات يعطينا البصيرة بعقولنا، 

	 18



19 	 

ويجعلها تكتشف ذاتها أكثر فأكثر.

2- الالتفات إلى أنّّ الأشياء لا تُُعرف بذاتها، إنّّما هي بحاجة إلى وسيلة 
تكشفها لنا، وهذه الوسيلة هي العقول.

إنّّ كلّّ معلومة من معلوماتنا، وكلّّ فكرة من أفكارنا آيةٌٌ من آيات العقل، 
وهدى يدلّّنا عليه، إذ إنّّنا لم نجدهــا إالّا بالعقل، بذلك النور الذي لم يكن 
فينا حين كنا صغاراًً، وحين نكون مخرفين من الكبر، وحين يذهب الغضب 

بحِِلْْمنا، وبالتالي حين نجهل شيئاًً بأيّّ سبب من الأسباب.
إالّا أنّّ مرّّجد العلم بالأشــياء لا يكفي لكي نعــرف عقولنا، إذ إنّّنا حين 
نعرف الأشياء لا نهتم بالوســيلة التي عرّّفتنا عليها، إنّّما تستقطب الأشياء 
كلّّ اهتمامنا، كمثل الذي بصر الأشــياء من حوله دون أن يتنبه إلى أنّّ عينه 

هي التي كشفتها له، وأنّّه بدونها لم يستطع أن يراها.
إنّّما يجب أن نلتفت إلى أنّّنا من دون نور العقل، لم يكن ممكناًً لنا معرفة 
الأشياء، وهناك تصبح كلّّ فكرة معلومة، وكلّّ حقيقة مكشوفة، دليلًاً جديداًً 
علــى عقولنا، ليس هذا فقط، وإنّّما أياًًض إثارةًً للعقل من أجل كشــف ذاته 

والتنبّّه بحقيقته حتى يتميّّز أكثر فأكثر من هواجس الذات، ونتائج الخيال.
هكذا تكون المعارف وســيلة للحصول على المزيد منها ولكن بطريق 
غير مباشــر، إذ المعارف تهدينا إلى العقل إذا لاحظناها على أساس أنّّه لم 
تكن معرفتنا بها ممكنة من دون العقل، وبتركيز هذه الملاحظة ينفتح العقل 
ويكتشــف ذاته ويتميّّز عن الهواجس الغريبة، وبذلك يهتدي الإنسان إلى 
مزيد من المعارف. ومن هنا يتجه المنهج الإسلامي إلى العقل، ويســعى 

نحو ترسيخ فهمه، لكي يجعل منه نقطة انطلاق لفهم الحياة.



وفيما يلي نثبت نصوصاًً إسلامية بذلك:
ـُوا الْْعََقْْلََ وََجُُنْْدََهُُ وََالْْجََهْْلََ  1 -  عن الإمام جعفر الصادق C: »اعْْرِِ�ف
ـةَِِ الْْعََقْْلِ‏ِ وََجُُنُُودِِهِِ  ـَا يُُدْْرََكُُ ذََلِكََِ بِمََِعْْرِِ�ف وََجُُن�ـدََْهُُ تََهْْتََدُُوا... إلى أن قال: وََإِنََِّم�

وََبِمُُِجََانََبََةِِ الْْجََهْْلِِ وََجُُنُُودِِه«))ِ). 
ـَى الْْعََقْْلََ مِِنََ  ـكَََانََ مِِمََّا أََعْْط� 2- عن الإمام جعفــر الصادق C: »�ف
الْْخََمْْسََةِِ وََالسََّــبْْعِِينََ الْْجُُنْْدََ، الْْخََيْْرُُ وََهُُوََ وََزِِيرُُ الْْعََقْْلِِ، وََجََعََلََ ضِِدََّهُُ الشََّرََّ وََهُُوََ 
يمََانُُ وََضِِدََّهُُ الْْكُُفْْرََ، وََالتََّصْْدِِيقُُ وََضِِدََّهُُ الْْجُُحُُودََ، وََالرََّجََاءُُ  ِ وََزِِيرُُ الْْجََهْْلِِ ، وََا�لْإِ
وََضِِدََّهُُ الْْقُُنُُوطََ، وََالْْعََدْْلُُ وََضِِدََّهُُ الْْجََوْْرََ، وََالرِِّضََا وََضِِدََّهُُ السُُّــخْْطََ، وََالشُُّــكْْرُُ 

وََضِِدََّهُُ الْْكُُفْْرََان«))).

يبيّّن النص جنود العقل وجنود الجهل لكي ينبّّه الإنســان إلى نور عقله 
تنبيها ذاتياًً، يجعله يميّّز في داخله هدى العقل عن تخبّّط الجهل والشهوات.
3 - قال الإمام أبو عبد الله C: اعْْرِِفُُوا الْْعََقْْلََ وََجُُنْْدََهُُ وََالْْجََهْْلََ وََجُُنْْدََهُُ 
ـةَِِ الْْعََقْْلِِ وََجُُنُُودِِهِِ وََمُُجََانََبََةِِ  تََهْْت�ـدَُُوا... إلى أن قال: وََإِنََِّمََا يُُدْْرََكُُ‏ الْْفََوْْزُُ بِمََِعْْرِِ�ف

الْْجََهْْلِِ وََجُُنُُودِِه))).

4- ومنها ما جاء عن النبي K، وســوف نتعرّّض لقبســات منه في 
الصفحات التالية.

))) الكافي، ج1، ص21، ح14.

))) بحار الأنوار، ج1، ص110.

))) بحار الأنوار، ج1، ص109.

	 20



نص حديث الرسول الأعظم K عن العقل

ارِِيِِّي  َوََحَ ا مِِنْْ  ـُوَدَ ى بْْنِِ ه�َيَ َوَالَا ــمْْعُُوَنَ بْْنِِ  ابِِ َشَ َوََجَ بَِنَّيُُِّ K فِِي  اَلَ ال َقَ
ا  َمََوَ بَُُعََّشََتََيَ مِِنْْهُُ    ا  َمََوَ يَْْكََوََفَ هَُُوَ   ا هَُُوَ  قَْْعَلِِ َمَ نَِِعَ الْْ : خَْْأَبِرِْْنِيِ  اَلَ يَْْحَثُُ َقَ ـَى  عِِيس�
هَِِلَّ K: »إِنََِّ الْْعََقْْلََ  ـُولُُ ال س�َرَ اَلَ  َقََفَ ا.  َهََلَّ هَُُفَ كُُ ائِ َوََطَ صَِِوَفْْ لِيِ  بَُُعََّ؟  ـ ش�َتََيَ الَا 
عِِقــَالٌٌ))) مِِنََ الْْجََهْْلِِ وََالنََّفــْسََ مِِثْْلُُ أََخْْبََثِِ الدََّوََابِِّ فََإِنِْ‏ْ لــَمْ‏ْ تُُعْْقََلْْ‏ حََارََتْْ))) 
فََالْْعََقْْلُُ عِِقََالٌٌ مِِنََ الْْجََهْْلِِ، وََإِنََِّ اللََّهََ خََلََقََ الْْعََقْْلََ فََقََالََ لََهُُ: أََقْْبِلِْْ، فََأََقْْبََلََ، وََقََالََ لََهُُ: 
لِايِ مََا خََلََقْْتُُ خََلْْقاًً أََعْْظََمََ  أََدْْبِرِْْ، فََأََدْْبََرََ، فََقََالََ اللََّهُُ تََبََارََكََ وََتََعََالََى: وََعِِزََّتِيِ وََجََلَا

مِِنْْكََ وََالَا أََطْْوََعََ مِِنْْكََ، بِكََِ أُُبْْدِِأُُ وََبِكََِ أُُعِِيدُُ، لََكََ الثََّوََابُُ وََعََلََيْْكََ الْْعِِقََابُُ«.

»فََتََشََــعََّبََ مِِنََ الْْعََقْْلِِ الْْحِِلْْمُُ، وََمِِنََ الْْحِِلْْمِِ الْْعِِلْْمُُ، وََمِِنََ الْْعِِلْْمِِ الرُُّشْْدُُ، وََمِِنََ 
الرُُّشـْـدِِْ الْْعََفََافُُ)))، وََمِِنََ الْْعََفََافِِ الصِِّيََانََةُُ، وََمِِنََ الصِِّيََانََةِِ الْْحََيََاءُُ، وََمِِنََ الْْحََيََاءِِ 
الرََّزََانََةُُ، وََمِِنََ الرََّزََانََةِِ الْْمُُدََاوََمََةُُ عََلََى الْْخََيْْرِِ، وََمِِنََ الْْمُُدََاوََمََةِِ عََلََى الْْخََيْْرِِ كََرََاهِِيََةُُ 
الشََّرِِّ، وََمِِنْْ كََرََاهِِيََةِِ الشََّرِِّ طََاعََةُُ النََّاصِِحِِ، فََهََذِِهِِ عََشََرََةُُ أََصْْنََافٍٍ مِِنْْ أََنْْوََاعِِ الْْخََيْْرِِ، 
صْْنََافِِ عََشََرََةُُ أََنْْوََاعٍٍ، فََأََمََّا الْْحِِلْْمُُ فََمِِنْْهُُ رُُكُُوبُُ  وََلِكُُِلِِّ وََاحِِدٍٍ مِِنْْ هََذِِهِِ الْْعََشََرََةِِ ا�لْأََ

))) بكسر العين: حبل يشد به البعير في وسط ذراعه.
))) أي هلكت.

))) بفتح العين: الكف عمّا لا يحل أو لا يجمل.



بْْرََارِِ وََرََفْْعٌٌ مِِنََ الضِِّعََةِِ))) وََرََفْْعٌٌ مِِنََ الخََسََاسََــةِِ  الجهل ]الْْجََمِِيلِِ [ وََصُُحْْبََةُُ ا�لْأََ
ـنِْْ مََعََالِيِ الدََّرََجََــاتِِ وََالْْعََفْْوُُ  ـرَُُّبُُ [ صََاحِِبِهِِِ م� وََتََشََــهِِّي الْْخََيْْرِِ وََيقرب ]تََق�

وََالْْمََهََلُُ))) وََالْْمََعْْرُُوفُُ وََالصََّمْْتُُ‏))) فََهََذََا مََا يََتََشََعََّبُُ لِلِْْعََاقِِلِِ بِحِِِلْْمِِهِِ«.

»وََأََمََّا الْْعِِلْْمُُ فََيََتََشََــعََّبُُ مِِنْْهُُ الْْغِِنََى وََإِنِْْ كََانََ فََقِِيــراًً وََالْْجُُودُُ وََإِنِْْ كََانََ بََخِِيلًاً 
مََاةُُ وََإِنِْْ كََانََ سََــقِِياًًم وََالْْقُُرْْبُُ وََإِنِْْ كََانََ قََصِِيّّاًً  وََالْْمََهََاب�ـةَُُ وََإِنِْْ كََانََ هََيِِّناًً وََالسََّلَا
وََالْْحََي�ـَاءُُ وََإِنِْْ كََانََ صََلِِفاًً وََالرِِّفْْعََةُُ وََإِنِْْ كََانََ وََضِِيعاًً وََالشََّــرََفُُ وََإِنِْْ كََانََ رََذْْلًاً 
وََالْْحِِكْْمََةُُ وََالْْحُُظْْوََةُُ فََهََذََا مََا يََتََشََعََّبُُ لِلِْْعََاقِِلِِ بِعِِِلْْمِِهِِ فََطُُوبََى لِمََِنْْ عََقََلََ وََعََلِِمََ«.

»وََأََمََّا الرُُّشْْدُُ فََيََتََشََعََّبُُ مِِنْْهُُ السََّدََادُُ وََالْْهُُدََى وََالْْبِرُُِّ وََالتََّقْْوََى وََالْْمََنََالََةُُ وََالْْقََصْْدُُ 
قْْالِاتِصََِادُُ وََالثََّوََابُُ وََالْْكََرََمُُ وََالْْمََعْْرِِفََةُُ بِدِِِينِِ اللََّهِِ فََهََذََا مََا أََصََابََ الْْعََاقِِلُُ بِاِلرُُّشْْدِِ  وََا

فََطُُوبََى لِمََِنْْ أََقََامََ بِهِِِ عََلََى مِِنْْهََاجِِ الطََّرِِيقِِ«.

سْْالِاــتِكََِانََةُُ وََالْْحََظُُّ وََالرََّاحََةُُ وََالتََّفََقُُّدُُ  »وََأََمََّا الْْعََفََافُُ فََيََتََشََعََّبُُ مِِنْْهُُ الرِِّضََا وََا
وََالْْخُُشُُوعُُ وََالتََّذََكُُّرُُ وََالتََّفََكُُّرُُ وََالْْجُُودُُ وََالسََّخََاءُُ فََهََذََا مََا يََتََشََعََّبُُ لِلِْْعََاقِِلِِ بِعََِفََافِِهِِ 

رِِضًًى بِاِللََّهِِ وََبِقََِسْْمِِهِِ«.

نََابََةُُ وََالْْفََهْْمُُ  ِ حُُ وََالتََّوََاضُُعُُ وََالْْوََرََعُُ وََا�لْإِ »وََأََمََّا الصِِّيََانََةُُ فََيََتََشََــعََّبُُ مِِنْْهََا الصََّلَاا
حْْسََانُُ وََالتََّحََبُُّبُُ وََالْْخََيْْرُُ وََاجْْتِنََِابُُ الشََّرِِّ فََهََذََا مََا أََصََابََ الْْعََاقِِلُُ  ِ دََبُُ وََا�لْإِ وََا�لْأََ

هُُ بِاِلصِِّيََانََةِِ«. بِاِلصِِّيََانََةِِ فََطُُوبََى لِمََِنْْ أََكْْرََمََهُُ مََوْْالَا

نِايََِةِِ  »وََأََمََّا الْْحََيََاءُُ فََيََتََشََــعََّبُُ مِِنْْهُُ اللِِّينُُ وََالرََّأْْفََةُُ وََالْْمُُرََاقََبََةُُ لِلََِّهِِ فِِي السِِّرِِّ وََالْْعََلَا

))) بكسر الضاد و فتحها: حط النفس.
))) بفتح الميم و ســكون الهاء و فتحهــا: الرفق و التؤدة في العمــل، و التقدّم في الخير، 

والمعنى الأول هو المراد هنا.
))) بفتح الصاد و ســكون الميم: السكوت، أي عمّا لا يعنيه و لا يهمّه وما يكون فيه الضرر 

شرعاً أو عقلًا.

	 22



23 	 

مََاةُُ وََاجْْتِنََِابُُ الشََّرِِّ وََالْْبََشََاشََةُُ وََالسََّمََاحََةُُ))) وََالظََّفََرُُ وََحُُسْْنُُ الثََّنََاءِِ عََلََى  وََالسََّلَا
الْْمََرْْءِِ فِِي النََّاسِِ فََهََذََا مََا أََصََابََ الْْعََاقِِلُُ بِاِلْْحََيََاءِِ فََطُُوبََى لِمََِنْْ قََبِلََِ نََصِِيحََةََ اللََّهِِ 

وََخََافََ فََضِِيحََتََهُُ«.

مََانََةِِ وََتََرْْكُُ الْْخِِيََانََةِِ  »وََأََمََّا الرََّزََانََةُُ فََيََتََشََــعََّبُُ مِِنْْهََا اللُُّطْْفُُ وََالْْحََزْْمُُ وََأََدََاءُُ ا�لْأََ
سْْالِاــتِعِْْدََادُُ لِلِْْعََدُُوِِّ  حُُ الْْمََالِِ وََا وََصِِدْْقُُ اللِِّسََــانِِ وََتََحْْصِِينُُ الْْفََرْْجِِ وََاسْْــتِصِْْلَاا
وََالنََّهْْيُُ عََنِِ الْْمُُنْْكََرِِ وََتََرْْكُُ السََّــفََهِِ فََهََذََا مََا أََصََابََ الْْعََاقِِلُُ بِاِلرََّزََانََةِِ فََطُُوبََى لِمََِنْْ 

تََوََقََّرََ وََلِمََِنْْ لََمْْ تََكُُنْْ لََهُُ خِِفََّةٌٌ وََالَا جََاهِِلِِيََّةٌٌ وََعََفََا وََصََفََحََ«.

ـةَُُ عََلََى الْْخََيْْرِِ فََيََتََشََــعََّبُُ مِِنْْهُُ تََرْْكُُ الْْفََوََاحِِــشِِ وََالْْبُُعْْدُُ مِِنََ  »وََأََمََّا الْْمُُدََاوََم�
الطََّيْْشِِ))) وََالتََّحََرُُّجُُ وََالْْيََقِِيــنُُ وََحُُبُُّ النََّجََاةِِ وََطََاعََةُُ الرََّحْْمََنِِ وََتََعْْظِِيمُُ الْْبُُرْْهََانِِ 
ـَا أََصََابََ الْْعََاقِِلُُ  ـدَْْلِِ وََقََوْْلُُ الْْحََقِِّ فََهََذََا م� جََابََةُُ لِلِْْع� ِ وََاجْْتِنََِابُُ الشََّــيْْطََانِِ وََا�لْإِ

بِمُُِدََاوََمََةِِ الْْخََيْْرِِ فََطُُوبََى لِمََِنْْ ذََكََرََ مََا أََمََامََهُُ وََذََكََرََ قِِيََامََهُُ وََاعْْتََبََرََ بِاِلْْفََنََاءِِ«.

سْْالِاتِقََِامََةُُ عََلََى  »وََأََمََّا كََرََاهِِيََةُُ الشََّــرِِّ فََيََتََشََعََّبُُ مِِنْْهُُ الْْوََقََارُُ وََالصََّبْْرُُ وََالنََّصْْرُُ وََا
صُُ وََتََرْْكُُ  خْْلَاا ِ يمََانُُ بِاِللََّهِِ وََالتََّوََفُُّرُُ وََا�لْإِ ِ الْْمِِنْْهََاجِِ وََالْْمُُدََاوََمََةُُ عََلََى الرََّشََــادِِ وََا�لْإِ
مََا الَا يََعْْنِيِهِِ وََالْْمُُحََافََظََةُُ عََلََى مََا يََنْْفََعُُهُُ فََهََذََا مََا أََصََابََ الْْعََاقِِلُُ بِاِلْْكََرََاهِِيََةِِ لِلِشََّــرِِّ 

فََطُُوبََى لِمََِنْْ أََقََامََ الْْحََقََّ لِلََِّهِِ وََتََمََسََّكََ بِعُُِرََى سََبِيِلِِ اللََّهِِ«.

»وََأََمََّا طََاعََةُُ النََّاصِِحِِ فََيََتََشََعََّبُُ مِِنْْهََا الزِِّيََادََةُُ فِِي الْْعََقْْلِِ وََكََمََالُُ اللُُّبِِّ وََمََحْْمََدََةُُ 
نْْصََافُُ وََالتََّقََدُُّمُُ  ِ سْْــرََاجُُ وََا�لْإِ ِ الْْعََوََاقِِبِِ وََالنََّجََاةُُ مِِنََ اللََّوْْمِِ وََالْْقََبُُولُُ وََالْْمََوََدََّةُُ وََا�لْإِ
مُُورِِ وََالْْقُُوََّةُُ عََلََى طََاعََةِِ اللََّهِِ فََطُُوبََى لِمََِنْْ سََــلِِمََ مِِنْْ مََصََارِِعِِ الْْهََوََى فََهََذِِهِِ  فِِي ا�لْأُُ

الْْخِِصََالُُ كُُلُُّهََا يََتََشََعََّبُُ مِِنََ الْْعََقْْل«))).

))) بفتح السين المهملة: الجود.
))) بفتح الطاء و سكون الياء: النزق و الخفة، و ذهاب العقل.

))) بحار الأنوار، ج1، ص119، عن تحف العقول.



استقللا العقل
كلّّ الأحاديــث الدينية التي تناولت العقل- فيمــا بينها هذا الحديث- 
بيّّنت واقع الاستقلال للعقل؛ الاســتقلال عن الطبيعة وأهوائها وشهواتها 

ومتغيراتها.

وركّّزت الأحاديــث الدينية على أنّّ العقل هو أداة حرّّية الإنســان عمّّا 
حوله من ضغوط وقيود وأغلال، ووســيلة تفوّّقه وتعاليه وسيادته على ما 
حوله من أشــياء الكون، وبالتالي ســبب تفضيل الرحمن له على كثير ممّّا 

خلق وتكريمه، وتحميله المسؤولية الكبرى.

ولقد اختلفت تعابير الروايات الدينية عن استقلالية العقل، إالّا أنّّ التعبير 
الأكثر شيوعاًً هو هذا التعبير الذي جاء في هذا الحديث: 

»إِنََِّ اللََّهََ خََلََقََ الْْعََقْْلََ فََقََالََ لََهُُ: أََقْْبِلِْْ، فََأََقْْبََلََ، وََقََالََ لََهُُ: أََدْْبِرِْْ، فََأََدْْبََرََ، فََقََالََ اللََّهُُ 
لِايِ مََا خََلََقْْتُُ خََلْْقاًً أََعْْظََمََ مِِنْْكََ«. تََبََارََكََ وََتََعََالََى: وََعِِزََّتِيِ وََجََلَا

وقد أراد الرســول أن يبيّّن مدى اســتقلالية العقل، في الخلق والنش ء، 
ب وأنّّه يقبل ويدبّّر. وأنّّه يُُخاَطَ

العقل يطيع الله
ثمّّ إنّّ أبرز ميزات العقل هي )الطاعة لله( حيث قال اللّّه تعالى له:  

»مََا خََلََقْْتُُ خََلْْقاًً أََعْْظََمََ مِِنْْكََ وََالَا أََطْْوََعََ مِِنْْكََ«.

وجاء في حديث آخر أنّّ العقل: 
»مََا عُُبِدََِ بِهِِِ الرََّحْْمنُُ، وََاكْْتُُسِِــبََ بِهِِِ الْْجِِن�ـَان«))). ولكن لماذا؟ وكيف أنّّ 

))) عن الإمام الصادق C، الكافي، ج1، ص25.

	 24



25 	 

العقل أداة طاعة اللّّه عند الإنســان؟ الواقع أنّّ الطاعة لله تعني: التســليم 
 . للقيم المجردة التي يأمر بها اللّّه، والقيم هي البنت الشّّرعية للعقل ليس إالّا

ثمّّ إنّّ الطاعة لله تعني: التحرّّر عن عبادة غير اللّّه من أشياء أو أشخاص.

والعقــل- بعدئذٍٍ- النقطة المركزية التي تبدأ منهــا وتنتهي إليها أحكام 
اللّّه، وبالتالي هو المقياس و)الميزان( المســتقيم الــذي يقيّّم الأفعال به. 
ون، فالأجيال تتبع  وبتعبير آخر، العقل هو المحور الثابت في متغيرات الَكَ
بعضها بعاًًض، وصَِِيَغ الحياة تختلف، ومظاهر الأمور تتحوّّل ويبقى الحكم 
هو الحكم، والمقياس هو المقياس. لذلك جاء في هذا الحديث: »بِكََِ أُُبْْدِِأُُ 

وََبِكََِ أُُعِِيدُُ، لََكََ الثََّوََابُُ وََعََلََيْْكََ الْْعِِقََابُُ«))).

ثمّّ إنّّ العقل هو ميزان أحكام الله- أياًًض- وكما جاء في حديث آخر: »إِنََِّ 
لِلِّّهِِ عََلََى النََّاسِِ حُُجََّتََيْْنِِ: حُُجََّةًً ظََاهِِرََةًً، وََحُُجََّةًً بََاطِِنََةًً، فََأََمََّا الظََّاهِِرََةُُ فََالرُُّسُُــلُُ 
ئِمََِّةُُ، وََأََمََّا الْْبََاطِِنََةُُ فََالْْعُُقُُول«))) . ممّّا يعكس الوحدة الكاملة بين  نْْبِيََِاءُُ وََا�لْأََ وََا�لْأََ

الأحكام العقلية والقيم الرسالية.

العقل والشيّّصخة المتكاملة
لكي‏ يستثير الحديث‏ النبوي‏ الشريف، أكبر قدر ممكن من صفات العقل 
وســماته وميزاته، لعلّّنا نتنبه من خلالها إلى العقــل ذاته، وأياًًض لكي يبيّّن 
الحديث )الشخصية المتكاملة في منطق الإسلام( شرح الحديث لنا: أهم 
الصفات التي تميّّز بها العاقل، وركز على الترابط الوثيق بين سجايا الخير، ذلك 
الترابط الذي يبرز- بدوره- مفاهيم عميقة متصلة بطبيعة الشخصية الإنسانية.

))) بحار الأنوار، ج ١، العلامة المجلسي، ص ١١٩
))) عن الإمام موسى بن جعفر الكاظم C، الكافي، ج1، ص35.



وفيما يلي نقتبس من هذه المفاهيم من الحديث الشريف:

بين العقل والحلم:
 فََتََشََعََّبََ مِِنََ الْْعََقْْلِِ الْْحِِلْْمُُ.

إذا كان العقــل عِِقالًاً من الجهــل، وإذا كان أبرز مظاهــر الجهل هو: 
التسرع والطيش والفوضى والانفلات، ممّّا يسميه العرب بـ )الجهل(، فإنّّ 
الحلم سيكون أبرز مظاهر العقل، لذلك ترى العرب يسمون العقل بالحلم 

والعقول بالحلوم، فما هو الحلم؟ ولماذا هو الابن الشرعي للعقل؟

الحلم هو الســيطرة على النفس، والضبــط والرزانة، والحليم هو ذلك 
الفرد الذي لا تتلاعب به أحداث الحياة )خيراًً أو شــراًً(، ولا تستفزه أقوال 
النّّاس )مدحاًً أو ذماًً(، ولا تدعوه أهواؤه وشهواته إلى الإسفاف، أو الرضا 
والغضب، أو الســرور والحزن، أو الربح والخســارة، كلّّ هذه تبقى عنده 

محدودة ضمن إطاراتها، وموجهة إلى أهدافها بدقة.

لذلك ستكون نتائج الحلم المباشرة هي -كما جاء في الحديث- )ترك 
ركوب الجهل(، وبالتالي ترك الطيش والانفلات و)صحبة الأبرار( لطبيعة 
الانســجام بينه وبينهم، ورفع من الضعة إذ لا يفقد عقله بسبب المتغيرات 
السارة أو المحزنة، و)رفع من الخساسة( و)تشهي الخير( والطموح الذي 
)يقرب صاحبه من معالي الدرجات( و)العفو( و)المهل( والأناة التي تأتي 
للحليــم نتيجة عدم تأثره بالأحداث، و)المعــروف( حيث لا يحمل قلب 

الحليم شيئاًً من الحقد، )والصمت( إالّا من الخير بالطبع.

	 26



27 	 

بين الحلم العلم:
[... مِِنََ الْْحِِلْْمِِ الْْعِِلْْمُُ.  ]وتشعَّّبَ

هل تعلم أنّّ أخطر أعداء العلم هو الغضب والشهوة؟ حيث إنّّهما يوتّّران 
الأعصاب، ويفقدان الإنسان أهم شــروط التفكر السليم، وهو الاطمئنان 

والهدوء.

هل تعلم أنّّ القلــب القلق لا يمكنه أن يتفرّّغ للفهم، ولا يمكنه أن يركّّز 
في شــي ء، ولا يقدر على ربط الأفكار ببعضهــا لكي يصنع من مجموعها 

علماًً، ولا يستطيع أن يلاحظ ترابط أحداث الحياة؟

إنّّ الحلم )وهو كما قلنا ســلفاًً الترفع عن متغيــرات الحياة( هو الأب 
الشرعي للعلم، لأنّّه يوفّّر المجال المناسب للتفكّّر، ومن ثمّّ للتعلّّم.

والعلــم- بدوره- يعطي صاحبــه )غنى النفس، وســخاءها( و)مهابة 
الجانــب( و)سلامة الروح والجســد( و)الهيمنة علــى الأمور عن كثب( 
و)الرفعة( و)الشرف( و)الحكمة( و)الحظوة( )فلا يعثر حظ مع علم( كلّّ 

.K ذلك كما جاء في حديث الرسول

بين العلم والرشد:
[... مِِنََ الْْعِِلْْمِِ الرُُّشْْدُُ.  ]وتشعَّّبَ

الرّّشد هو الجانب العملي من العلم، وهو التطوّّر الإيجابي الذي يحدث 
للعالم فيجعل تصرّّفاته منظّّمة وحكيمة، وذات أهداف واضحة ووســائل 

قريبة.

بالطبع ســيكون من نتائج الرشد )الســداد(، و)التوفيق والوصول إلى 



الهدف بســهولة( و)الهدى إلــى الحق( و)التقوى( لأنّّها تنشــأ من العلم 
بعواقب الأمور، و)المنالة(، و)القصد( فلا تطرّّف ولا تقصير، و)الاقتصاد 
في المعيشة(، و)الثواب عند الله(، و)الكرم والمعرفة بدين الله( لأنّّ دين 

اللّّه هو البرنامج الواضح للرشد أو للعلم العملي.

بين الرشد والعفاف:
[... مِِنََ الرُُّشْْدِِ الْْعََفََافُُ.  ]وتشعَّّبَ

»حُُبُُّ الدُُّنْْيََا رََأْْسُُ‏ كُُلِ‏ِ خََطِِيئََة«))) والترفّّع عن الدنيا رأس كلّّ فضيلة، ولا 
يعني الترفّّع عدم امتلاك الدنيا، وإنّّما عدم السماح للدنيا بامتلاك الإنسان، 
والســيطرة الكاملة عليه، والعفاف هو ذلك الترفّّع، ذلك الزهد المرغوب، 

ذلك الصوم الداخلي عن شهوات الدنيا.

وإذا كان الرّّشد هو العلم العملي فإنّّ )خلاصة( معارف الإنسان ستهديه 
إلى‏ أنّّه أكبر وأكرم من الدنيا، وأنّّ الدنيا ليست الثمن الكافي لنفسه، فالعفاف 
هو أبرز صفات الرّّشــد، وتنبثق من العفاف )الاســتكانة( و)الخضوع لله 
وللحق( و)الحظ والراحة والتفقه، والخشوع والتذكر( لأنّّه لا ينشغل باله 

بالهموم، التي تستقطب اهتمام النّّاس، و)التفكر والجود والسخاء(.

بين العفاف والصيانة:
[... مِِنََ الْْعََفََافِِ الصِِّيََانََةُُ.  ]وتشعَّّبَ

حين يعفّّ الفرد ويترفّّع عن شهوات الدنيا، فإنّّ النتيجة الطبيعية لعفافه 

))) الكافي، ج2، ص131، عن الإمام علي بن الحســين C، والكافي، ج2، ص315، 
عن الإمام الصادق C: »رأس كلّ خطيئة بّح الدنيا«.

	 28



29 	 

ســتكون صيانة نفســه وحفظها عن الأخطار. فمثلًاً لا يرتكب الإثم، ولا 
يقترب إلى الجريمة، ولا يقوم بعمل يرّّض دينه أو ديناه. ويتشــعب للعاقل 
بالصيانة )الإصلاح، والتواضع( لأنّّ التكبر يأتي نتيجة الشــعور بالضعة، 
والعفيف الذي يصون نفســه، لا يشــعر بالنقص أو الضعة، )والورع عمّّا 
يرّّض جسمه أو روحه(، )والإنابة والفهم، والأدب والإحسان(، و)التحبّّب 
)إلى النّّاس( لكي يصون نفســه من أذاهــم، )والخير إلى النّّاس( حيث أنّّ 

الإحسان إلى النّّاس نوع من التأمين الإجتماعي، و)واجتناب الشر(.

بين الصيانة والحياء:
[... مِِنََ الصِِّيََانََةِِ الْْحََيََاءُُ.  ]وتشعَّّبَ

حين تحترم النّّاس تنتظر منهم الاحترام، وحين يصون الإنسان نفسه عن 
النّّاس يفرض عليهم مهابته، وبالتالي يرتبط معهم بعلاقات جيدة، هذا هو 

الحياء.

يَِحَيِ ينتفع بحيائه عدة منافع هي: )اللين، والرأفة، والمراقبة  والرجــل ال
للّّه في الســر والعلانية، والسلامة، واجتناب الشر( لأنّّ كثيراًً من الشر يأتي 
من الصلافة، والبشاشة والســماحة والظفر))) وحسن الثناء على المرء في 

النّّاس.

))) جاء في الحديث وبتكرار كلمات مثل الحظ الحظوة والظفر، وأتصور أنّ المعنى واحد 
وهو ما يســميه النّاس بـ)التوفيق( أو )النصيب( أو )البركة(،  مع فارق أنّ النّاس ينسبون 
هــذه الصفات إلى أمور غيبية غير معروفة، وهــذا الحديث يوضح ارتباطها بأخلاقيات 

يتخلّق المرء بها بوعي وإرادة وليس عبثاً وبلا إرادة.



بين الحياء والرزانة:
  ]وتشعّّبََ[... مِِنََ الْْحََيََاءِِ الرََّزََانََةُُ.

قد يتحرّّك الإنســان في المجتمع وفق رؤى وأهداف يخطط لها سلفاًً، 
وقد يتحرّّك وفق ما تمليه المؤثّّرات المرتجلة الآنية، والرّّجل الأوّّل يسمّّى 
رزيناًً، وتأتي صفة الرزانة من الحياء، لأنّّ الحياء- بدوره- آتٍٍ من الصيانة 

والرّّشد، وهي الصفات التي تجعل العاقل فوق مستوى الأحداث.

إنّّ فريقــاًً من الن�ـّاس لا يمكنهم تكوين علاقــات اجتماعية صائبة، إذ 
علاقاتهم آتية من مواقف مرتجلة وحالات نفسية غير منضبطة، بينما العاقل 
الذي يحتمي بحجاب مــن الحياء، ويحظى باحترام النّّاس، يكوِِّن علاقاته 
وفق مبادئــه وحكمته، فتراه متصلباًً مبدئياًً، ولكنــه -في الوقت ذاته- ليّّن 

هشّّ بشّّ يعطي من نفسه للناس الكثير، ولكن لا يعطي من مبادئه شيئاًً.

ويســتفيد العاقل من )الرزانة( أموراًً أبرزهــا: )اللطف، والحزم، وأداء 
الأمانــة، وترك الخيانة، وصدق اللســان، وتحصين الفرج، واســتصلاح 
المال، والاســتعداد للعدو، والنهي عن المنكر، وترك الســفه( والســفه 

الأعمال غير المفيدة كاللغو، وقتل الفراغات بالتوافه.

بين الرزانة والمداومة على الخير:
  ]وتشعّّبََ[... مِِنََ الرََّزََانََةِِ الْْمُُدََاوََمََةُُ عََلََى الْْخََيْْرِِ.

لأنّّ علاقــات العاقل )الرزين( ناشــئة مــن مبادئه، وغيــر متأثّّرة بآراء 
ـّر عادة والخير عادة، فلماذا  المجتمع، فإنّّه يتعوّّد على الخير، وإذا كان الش�

لا يتعوّّد الإنسان على الخير؟

	 30



31 	 

مــا هو الخير؟ إنّّه )ترك الفواحش والتحــرج(، و)التقوى( و)البعد من 
الطيش(، إنّّهــا جميعاًً خير، وينتفع العاقل بمداومتــه على الخير )اليقين( 
لطبيعة تأثير العمل على الفكر، )وحب النجاة( و)طاعة الرحمن(، و)تعظيم 
البرهان( وهو كلّّ ما فيه حجّّة على الحق، )واجتناب الشيطان(، و)الإجابة 

للعدل وقول الحق(.

بين المداومة على الخير وكراهية الشر:
  ]وتشعّّبََ[... مِِنََ الْْمُُدََاوََمََةِِ عََلََى الْْخََيْْرِِ كََرََاهِِيََةُُ الشََّرِِّ.

حين يتعوّّد الإنســان على شي ء يستوحش من تركه، ومن الأعمال التي 
تتعارض معه، ولذلك فإنّّ العاقل يستوحش من عمل الشّّر، وما أفضله من 

فضيلة.

ويصيب العاقل عدّّة حســنات من كراهيته للشر هي: )الصبر والنصر( 
و)الاستقامة على المناهج( أي على الخطة المرسومة له من قبل اللّّه أو من 
وحي رشده، و)المداومة على الرشاد(، و)الإيمان بالله(، و)الإخلاص(، 

و)ترك ما لا يعنيه، والمحافطة على ما ينفعه(.

بين كراهية الشر وطاعة الناحص:
  ]وتشعّّبََ[... مِِنْْ كََرََاهِِيََةِِ الشََّرِِّ طََاعََةُُ النََّاصِِحِِ.

حين يتحذّّر الإنســان من شــي ء ويكرهه يبادر إلى الفرار منه إذا أُُخبر 
بوجوده، فإذا كان ما يتحذّّر منه إنسان هو الشّّر فإنه يندفع- آلياًً- إلى طاعة 
من ينصحه باجتنابه، إنّّ هذه الطاعة لا تكون مفروضة على العاقل من فوق، 

بل إنّّه مدفوع إليها من الداخل.



والنتائج الجيدة التي يســتفيدها العاقل بطاعــة الناصح هي )زيادة في 
الفعل وكمال اللب ومحمدة العواقب( إذ انه يجمع عقول النّّاس وعلومهم 
إلى نفســه، )والنجاة من اللوم(، والقبول من قبل الناصح(، إذ المشورة أو 
طاعة الناصح تجمع النّّاس حول العاقل، و)المودة والانشراح والانصاف 
والتقدم في الأمور(، و)المبادرة وســبق الزمن(، إذ هذا ما ينصحه الناصح 

عادة، و)القوة على طاعة الله( إذ يلقى التشجيع عليها.

سؤال أخير:
هذه هي الصفات التي تميّّز بهــا العاقل، والمزيد من التدبّّر فيها وفيمن‏ 
يتّّصف بها يدعنا نســأل هذا الســؤال الأخير: هل هناك شــي ء أوضح من 
العقل أو أكثر ســناءًً؟ وكيف كنّّا نفتّّش عن مقياس يميّّز بين العلم والجهل 

وهذا العقل موجود عندنا؟!

الثقة مفتاح العقل
النّّاس سواســية في العقل، فتلك نعمة أســبغها اللّّه على البشر جميعاًً، 
إنّّما يختلف النّّاس في مدى اســتثمارهم لها، ولكن لماذا يستثمر البعض 
عقولهم ويتركها آخرون؟ هناك عوامل عديدة تنبع من عامل واحد أساسي 
هو )الشــعور بالضعف(. إذ إنّّ هذا الشــعور يفقد صاحبــه الإيمان بذاته 
وبقدراتــه، وبإمكانية مقاومتــه الضغوط من حوله. وحين يفقد الإنســان 
إيمانه بنفسه لا يبقى منه إلا قشرة خاوية، إذ ما قيمة قدرة لا يعترف صاحبها 

بوجودها؟

مثلًاً، ما قيمة ثروة يمتلكها شــخص دون أن يعــرف أنّّها له؟ وما قيمة 
سلطة لا يعترف صاحبها بها؟ إنّّ البشر مزوّّدون بنور العقل، وبالقدرة على 

	 32



33 	 

كشــف الحقائق، وبإمكانية النفاذ إلى خبايا الحياة، ولكنهم لا ينتفعون بها 
من دون إيمان بوجودها.

لذلك ترى أنّّ من تأخذهم هيبة البحث عن حقيقة معينة لا يســتطيعون 
كشــفها، إذ إنّّهم حكموا على أنفسهم- ســلفاًً- بالعجز والفشل، والذين 
تمتلكهم هيبة العلماء الســابقين عليهم، يســتحيل عليهم فهم أيّّ شــي ء 

جديد، إذ إنّّهم لا يؤمنون بأيّّ اكتشاف ذاتي يتوصلون إليه.

والأجيــال التي تعبــد جيلًاً ســابقاًً، وتعتقد أنّّه وصل إلــى قمة العقل 
والمعرفة، تبقى-هذه الأجيال- في أوحال الجهل؛ لأنّّها تفقد الثقة بقدرتها 

على  فهم أيّّ شي ء لم يفهمه ذلك الجيل السابق))).

ولا تكفي الثّّقة بالعقل، بل يجب أن يثق الإنسان بكامل قدراته ليستطيع 
اســتثمار عقله؛ ذلك لأنّّ ضغوط الحياة المادية تفقد الإنسان استقلاله في 

التفكير والسلوك، وتفقده حريته في القرار.

الســلطة الطاغية التي تســتعبد النّّاس بقوة الحديد والنار، وتختار لهم 
ســلوكاًً معيناًً تفرضه عليهم، هذه السلطة تفقد الإنسان شعوره بالاستقلال 

والحرّّية، وتجعله لا يفكر إالّا في اختيار ما يُُرضي تلك السلطة.

والمجتمع المحافــظ الذي يرمي المخالفين له بأنــواع التّّهم وينبذهم 
عن نفســه، هو الآخر يفرض على البشر نوعاًً خاصّّاًً من التفكير والسّّلوك، 

ويفقده حرّّية القرار، وبالتالي حرّّية التفكير والمعرفة.

كذلك النظام الاقتصادي الذي يسوق النّّاس إلى سبل معينة، ولا يسمح 
لهم بتجاوزها، أمام ضغوط هذه الأغلال يتوقف الفكر ولا يستثمر العقل.

))) بيّنا في عدة مناسبات العلاقة الوثيقة بين العلم والثقة.



ولكن، هــل تُُفقد هذه الضغوط حرّّية الإنســان حقيقــة؟ أو تجعله لا 
يقدر أبداًً على تغيير وضعه؟ هل تســلبه إمكانية التمرّّد والثورة والتضحية 
، إذ إنّّ اللّّه أكــرم عباده بالحرّّية، وأعطاهم القدرة الكافية  والإصلاح؟ كالّا
للدفاع عنها، فالشعب المضطهد يســتطيع تحطيم عرش السلطة الطاغية، 
والجيل التقدّّمي قادر على التمرّّد ضد جيل التخلّّف، والمجتمع يتمكّّن من 

تغيير النظام الذي لا يناسبه، وتطورات التاريخ شواهد على هذه الحقيقة.

الإنســان قادر على المحافظة على حريته شريطة أمر واحد هو الإيمان 
بذاته، والإيمان بأنّّه قادر على التمــرّّد والثورة والتضحية والإصلاح، وله 
من الإمكانيات ما تحقّّق ذلك، إذ القضية ليســت قضية وجود إمكانيات، 
إنّّ‏ طاقات الإنسان لا تحدّّ ولا تنتهي، إنّّما هي قضية الإيمان بهذه الطاقات 
والثقة بها، كما أنّّ القضية ليســت في تطلع الإنســان إلــى تحقيق الحرّّية 
والاستقلال، إذ إنّّ هذا التطلّّع هو أسمى فطرة ركزها اللّّه في طبيعة البشر.

ولو بلغ الإنســان الثريــا لتطلّّع إلى نجمة أرفع، ولــو أوتي ملك الدنيا 
لتطلّّع إلى ملك الآخرة، ولو وُُهب خزائن الأرض لأمســك خشية الإنفاق 
وحباًً في المزيد، وليس من بشر يتنازل عن حرّّيته طوعاًً، ولكن يكره إكراهاًً 
يسلبه إيمانه بذاته، وثقته بقدرته على ممارسة حريته. فالقضية -إذاًً- قضية 
ثقة، ومن هنا كان الطغاة يســعون أبداًً إلى إشــعار ضحاياهم من الشعوب 
ـّعور يستســلم الإنسان  أنّّهم لا يقدرون على مقاومتهم، إذ بمرّّجد هذا الش�

لواقعه الفاسد فكراًً وسلوكاًً.

ومفتــاح الأمر آنئذ في الثّّقة، إذ إنّّها تدفع الإنســان إلــى تفجير طاقاته 
واستغلالها في مقاومة ضغوط الطغاة.

	 34



35 	 

وإذا تخلّّص الإنســان من خشية الطغاة اســتعاد حريته، واستثمر عقله، 
وملك حياته وستقلاله.

التوكّّل ثقة لا تحد:
ويبقى الســؤال الكبير: من أين نكتســب الثقة بالإيمان باللّّه، والتوكّّل 
عليــه، وكيف؟ حين نؤمن بأنّّه ربّّ الســماوات والأرض وربّّ العالمين، 
وأنّّ بيده ملكوت السماوات والأرض، وإليه يرجع الأمر كله، يؤتي الملك 
من يشــاء وينزع الملك ممّّن يشاء، ويعزّّ من يشــاء ويذلّّ من يريد، وينصر 
عباده بالغيب، وينصر من ينصره، ويحبّّ من يحبّّه ويتوكّّل عليه، ويعين من 

يستعين به.

وحيــن نعرف أنّّ اللّّه واســع لا تحد عطــاه العطايا، حيــن نؤمن باللّّه 
إيمانــاًً حقيقياًً)))، ونعــرف أنّّ اللّّه عليم حكيم، وليس بــظلام للعبيد، لا 
يمنــع ولا يعطي‏ اعتباطــاًً وعبثاًً، إنّّما بقــدر مؤهلات الفــرد ذاته، وقدر 
إيمانــه وعقله وعمله الصالح، حين ذاك تتفجر ينابيع الخير في الإنســان.

إذاًً شـــروط التحرّّر والتقـــدّّم موجودة عند الإنســـان، فالتطلّّع فطرة 
اللّّه،  عنـــد  موجودة  التطلّّعـــات  لتحقيق  والوســـيلة  عنده،  راســـخة 

هَِّ اَلذَِّي لّّا يَفِرُهُ اَلْمَنْعُ وَلََا يُكْدِيهِ اَلْْإِعْطَاءُ  )))  يصــف الإمام علي C ربه فيقول: »اَلْحَمْدُ للِ
عَمِ وَعَوَائدِِ اَلْمَزِيدِ وَبجُِودِهِ ضَمِنَ عِيَالَةَ اَلْخَلْقِ  إذِْ كُلُّ مُعْطٍ مُنْتَقِصٌ سِوَاهُ، اَلْمَلِيءِ بفَِوَائدِِ اَلنِّ
اغِبيِنَ إلَِيْهِ فَلَيْسَ بمَِا سُئلَِ أَجْوَدَ مِنْهُ بمَِا لَمْ يُسْأَلْ، وَمَا اخِْتَلَفَ عَلَيْهِ  لَبِ للِرَّ فَأَنْهَجَ سَبيِلَ اَلطَّ
سََّــتْ عَنْهُ مَعَادِنُ اَلْجِبَالِ وَضَحِكَتْ عَنْهُ أَصْدَافُ  دَهْرٌ فَتَخْتَلِفَ مِنْهُ اَلْحَالُ وَلَوْ وَهَبَ مَا تَنَف
رَ ذَلكَِ فِي  ائكِِ اَلْعِقْيَانِ وَنَضَائدِِ اَلْمَرْجَانِ لبَِعْضِ عَبيِدِهِ لَمَا أَثَّ جَُّيْنِ وَسَــبَ اَلْبحَِارِ مِنْ فِلِزِّ اَلل
الِ وَلََا  ؤَّ جُودِهِ وَلََا أَنْفَدَ سَعَةَ مَا عِنْدَهُ وَلَكَانَ عِنْدَهُ مِنْ ذَخَائرِِ اَلْْإِفْضَالِ مَا لّّا يَنْفَدُهُ مَطَالبُِ اَلُّس
ينَ«. هَُّ اَلْجَوَادُ اَلذَِّي لّّا تَنْقُصُهُ اَلْمَوَاهِبُ وَلََا يُبْخِلُهُ إلِْحَاحُ اَلْمُلِحِّ ن يَخْطُرُ لكَِثْرَتهِِ عَلَى بَالٍ لِِأَ

)التوحيد، ص 84(.



والشـــرط الذي يحقق الوســـيلة موجود عند الإنســـان، وهو الإيمان 
. لعمل ا و

من هنا نعلم أنّّ التوكّّل على اللّّه يعطينا الثقة بمواهبه فينا، وبنعمه علينا، 
وبالتالي بقدرتنا على مقاومة الضغوط أيّّاًً كان نوعها.

غضوط الجبت من هوى وشهوات
القرآن الكريم-وهو كتاب العقل والحرّّية- لا يأمر بالتوكّّل فحســب، 
بــل ويقصّّ علينا عبراًً من حياة المتوكّّلين على اللّّه، الذين قاوموا -بسلاح 
التوكّّل- ضغوط الجاهلية والطاغوت -من سلطة متبّّجرة أو مجتمع فاسد 
أو مصلحة آنيــة- فانتصروا عليها، وبَيَّن القرآن مــن خلال هذه القصص 
حقيقة أخرى، هي أنّّ الحرّّية وحدة لا تتزّّجأ، فليس هناك حرّّية فكرية دون 
حرّّية سياســية، ولا حرّّية علمية دون حرّّية اقتصادية، ولا حرّّية دينية دون 

حرّّية اجتماعية.

وحين يُُنال مــن حرّّية في حقل، فإنّّ مســتوى الحرية يهبط في ســائر 
الحقول أياًًض، وحين أرادت رســالات اللّّه الحرّّية للإنسان لم تزّّجئها إلى 
حرّّية دون حرّّية، بل تحدّّثت عنها واحدة واحدة وسعت إلى ترسيخها في 

فطرة البشر جميعاًً))).

إنّّما جعلت رســالات الله حرّّية الفكر باباًً لســائر الحريات، وجعلت 
مفتاحه الثقة باللّّه والتوكّّل عليه.

))) المنطق الإسلامي، ص: 181.

	 36



37 	 

نصوص إسلامية في التوكّّل:
دعنا نتلو القرآن لنتدبّّر في آيات التوكّّل.

}قََالََ الْْمََلَأُ�ُ الََّذِِينََ اسْْــتََكْْبََرُُوا مِِنْْ قََوْْمِِهِِ لََنُُخْْرِِجََنََّكََ يََا شُُعََيْْبُُ وََالََّذِِينََ آمََنُُوا 
ـَكََ مِِنْْ قََرْْيََتِنََِا أََوْْ لََتََعُُودُُنََّ فِِي مِِلََّتِنََِاۚۚ قََالََ أََوََلََوْْ كُُنََّا كََارِِهِِينََ * قََدِِ افْْتََرََيْْنََا عََلََى  مََع�
اللََّهِِ كََذِِبًًا إِنِْْ عُُدْْنََا فِِي مِِلََّتِكُُِمْْ بََعْْدََ إِذِْْ نََجََّانََا اللََّهُُ مِِنْْهََاۚۚ وََمََا يََكُُونُُ لََنََا أََنْْ نََعُُودََ فِِيهََا 
إِالَّا أََنْْ يََشََاءََ اللََّهُُ رََبُُّنََا وََسِِعََ رََبُُّنََا كُُلََّ شََيْْءٍٍ عِِلْْمًًا عََلََى اللََّهِِ تََوََكََّلْْنََا رََبََّنََا افْْتََحْْ بََيْْنََنََا 

وََبََيْْنََ قََوْْمِِنََا بِاِلْْحََقِِّ وََأََنْْتََ خََيْْرُُ الْْفََاتِحِِِينََ{))).

}فََأََخََذََتْْهُُمُُ الرََّجْْفََةُُ فََأََصْْبََحُُوا فِِي دََارِِهِِمْْ جََاثِمِِِينََ{))).

}فََمََا آمََنََ لِمُُِوسََــىٰٰ إِالَّا ذُُرِِّيََّةٌٌ مِِنْْ قََوْْمِِهِِ عََلََىٰٰ خََوْْفٍٍ مِِنْْ فِِرْْعََوْْنََ وََمََلََئِهِِِمْْ أََنْْ 
رْْضِِ وََإِنََِّهُُ لََمِِنََ الْْمُُسْْرِِفِِينََ يونس، وََقََالََ مُُوسََىٰٰ  يََفْْتِنََِهُُمْْ وََإِنََِّ فِِرْْعََوْْنََ لََعََالٍٍ فِِي ا�لْأََ
يََا قََوْْمِِ إِنِْْ كُُنْْتُُمْْ آمََنْْتُُمْْ بِاِللََّهِِ فََعََلََيْْهِِ تََوََكََّلُُوا إِنِْْ كُُنْْتُُمْْ مُُسْْلِِمِِينََ،،... رََبََّنََا الَا تََجْْعََلْْنََا 

فِِتْْنََةًً لِلِْْقََوْْمِِ الظََّالِمِِِينََ، وََنََجِِّنََا بِرََِحْْمََتِكََِ مِِنََ الْْقََوْْمِِ الْْكََافِِرِِينََ{))).

ـدَْْ بََوََّأْْنََا بََنِيِ إِسِْْــرََائِيِلََ مُُبََوََّأََ صِِدْْقٍٍ  ثــمّّ قال ربنا في نهايــة القصة: }وََلََق�
وََرََزََقْْنََاهُُمْْ مِِنََ الطََّيِِّبََاتِِ{))).

إنّّ عشــرات العبر يقصّّها علينا القرآن الحكيم من حياة المؤمنين الذين 
حافظوا على حريتهم ضد الطغاة، وهي جميعاًً تسير في خط واحد هو:

))) سورة الأعراف، الآية: 89-88.
))) سورة الأعراف، الآية: 91.

))) سورة يونس، الآية: 83- 86.
))) سورة يونس، الآية: 93.



1- الإيمان باللّّه، والتوكّّل عليه، والصبر على الشدائد))).
2- مقاومة الطغاة بعنف.

3- الانتصار عليهم انتصاراًً نهائياًً.
ومن هذا المنطلق يأمرنا ربّّنا بالتوكّّل في عشرات الآيات ليزيل هاجس 
الخوف من فؤاد الإنسان، ويطلق قواه لمقاومة الظالمين، والمحافظة على 

حرّّيته الكاملة، وفيما يلي نثبت بعض الآيات:

ـَهِِ فََلْْيََتََوََكََّلِِ  نََالَاا وََعََلََى الل� ـوََُ مََوْْ ـَا كََتََبََ اللََّهُُ لََنََا ه� ـلُْْ لََنْْ يُُصِِيبََنََا إِالَّا م� }ق�
الْْمُُؤْْمِِنُُونََ{))).

}فََإِذََِا عََزََمْْتََ فََتََوََكََّلْْ عََلََى اللََّهِِ إِنََِّ اللََّهََ يُُحِِبُُّ الْْمُُتََوََكِِّلِِينََ{))) 

}وََلََيْْسََ بِضََِارِِّهِِمْْ شََيْْئًًا إِالَّا بِإِِذِْْنِِ اللََّهِِ وََعََلََى اللََّهِِ فََلْْيََتََوََكََّلِِ الْْمُُؤْْمِِنُُونََ{))).

}وََالَا تُُطِِعِِ الْْكََافِِرِِينََ وََالْْمُُنََافِِقِِينََ وََدََعْْ أََذََاهُُمْْ وََتََوََكََّلْْ عََلََى اللََّهِِ{))). 

))) المنطق الإسلامي، ص: 182.
))) سورة التوبة، الآية: 51.

))) سورة آل عمران، الآية: 159.
)))  سورة المجادلة، الآية: 10.
))) سورة الأحزاب، الآية: 48.

	 38



39 	 

خصلاة القول

لا يســتثمر العقل إالّا بالثقة، والثقة بالذات، والإيمان بالحرّّية، وبالقدرة 
على المحاظفة بها، ولكن ههذ الصفات لا توجد إالّا بالتوكّّل على اللّّه لأنّّه 

مفتاح الثقة، وشرط لاستثمار الإنسان عقله))).

))) يقول الإمام علي Cفي وصيته لابنه الحســن C: »فليكــن طلبك لذلك بتفهّم 
وتعلّم لا بتورّط الشبهات وعلو الخصومات، وابدأ قبل نظرك في ذلك بالاستعانة بإلهك 

عليك والرغبة إليه في توفيقك«.)بحار الأنوار، ج 77، ص 202(.





شرح وصايا 
الإمام الكاظم C لهشام 

حول العقل

2





 

وصايا الإمام الكاظم C لهشام حول العقل

تمهيد

ماذا يهديك إلى النور؟ أليس النور ذاته؟ كذلك عقلك يهديك إلى ذاته، 
وهــل يبصر أحدنا عينه بغير عينه؟ فيجب‏ إذاًً أن لا نبحث في الظلمات عن 

النور، لأنّّنا لن نجده هنالك، بل سوف نزداد عنه ضلالًاً.

كذلك ضَلَّ أكثر النّّاس عن العقول، فلم ينتفعوا بهذا الموهبة الإلهية إالّا 
قليلًاً، وترى بعضهم ينكر عقله أساساًً، ويحتجُُّ على إنكاره ببعض الحجج، 
ولا يدري أنّّ احتجاجه ذاته دليله إلى عقله. وكيف يتسنىّّ لمن لا عقل له أنْْ 

يكون منطقّّياًً ويحتجّّ على شي ء بشي ء؟

العقــل يكشــف ذاتــه بذاتــه، ولا يحتــاج أحدنــا إالّا إلــى التذكــرة بــه 
واســتثارته، كالمصبــاح الــذي رانــت عليــه الأوســاخ يكفيــك أنْْ تنظّّفــه لتــراه 

ــه!. ــياء  ب ــرى الأش ــمّّ ت ث

والمناهج العلمية المختلفة ســبل العقل إلى الحقائق، والعقل هو الذي 
ـُد بها وهو الذي  يــد بها، وأنّّى له التقي� عرفها واســتفاد منها، ولكنه لا يتَقَّ
كشــفها لنا، وحدّّد معالمها وأمرنا باتّّباعها للوصول إلى الحقائق؟ وهكذا 



تجد العقل البشــري لم يتقيّّد بمنهج أرسطو في المنطق، بل ابتدع عشرات 
المناهــج الأخرى، كالمناهــج الرياضية المتطــورة، والمناهج التجريبية 

المختلفة))).

كما أنّّ الأذكياء من النّّاس قد يتجاوزون كلّّ المناهج، ويتركون المجال 
مون،  لعقولهم أنْ‏ْ تنطلق في رحاب الحقيقة، حتــى يظنّّ البعض أنّّهم مُُلَْْهَ

مين ولكنّّهم يجوبون آفاق الحقائق بلا قيود. وليسوا بمُُلَْْهَ

ولهذا فإنّّ تحديد العقل بأنّّه يدرك الكلّّيات ولا شأن له بالأمور الجزئيّّة، 
أو أنّّه لا يدرك شيئاًً إالّا من خلال مناهج خاصة، هو نوع من خسارة لموهبة 

العقل.

إنّّك تبصر بعينك الجبل الأشــم، كما تبصر سمّّ الخياط، وتضي ء أشعة 
الشــمس صحراء واســعة، كما تضي ء كوخاًً صغيراًً! وتفقــه بعقلك قبح 

الظلم، وحسن الإحسان، كما تفقه كيفية فتح باب مغلق.

العقل موهبة عظيمة، وغفلة الإنســان عنها هي المســؤولة عن ضلاله 
وجهله، كما لو سدّّ الإنسان نافذته عن الشمس، أو سد عينه، أفيرى شيئاًً؟!

نَْْمَ يشكّّ في عقله يغفل  وهكذا تكون الثقة بالعقل مفتاح المعارف، لأنّّ 
عنه، ويهمل الانتفاع به.

والثقة بالعقل، تعني اكتشاف الإنسان لذاته، لأنّّ عقل الإنسان أعظم ما 
فيه، وهو يرفد كلّّ كمال وجمال!.

والمنهج الســليم لإعادة الثقة بالعقل -بعد التذكــرة به- التعرُُّف على 

))) قـد أوضحنـا فـي كتـاب )المنطق الإسالمي: أصولـه ومناهجـه( العديد مـن المناهج 
القديمـة والحديثة فـي المنطق.



45 	 

فنا عليها بالعقل، وقياس أنفســنا بمن لا  الحقائــق التي لا تحصى التي تعَرَّ
عقــل له، وقياس ذوي العقول بغيرهم. أليس من يعيش في صحراء مضاءة 
بنور الشــمس لا ظلّّ فيها ولا ظلام قد يغفل عن مصــدر النور، ويظنّّ أنّّ 
النور حالة طبيعية في ذرات التراب؟ فإذا غابت الشمس هنالك يعرف قيمة 

الشمس.

وحين نتدَبَّر في القرآن والسَنَّة نجد أنّّ هذا هو المنهج الذي اتّّبع فيهما، 
سواءًً في التذكرة بالعقل أو بتنمية ثقة الإنسان به.

والعقل هــو ذلك النور الذي نُُمَيَّز به الخير عن الشــر، والحســن عن 
يَْْمَن نرتكب القبائح  القبيح، وحينما ينحسر عنا عند الغضب والشهوة العار
ثمّّ نلوم أنفســنا عندما يعود، وهــو الذي نفقده عند الصغــار والمجانين 
والحمقى فنرى فيهم نقصاًً كبيراًً، وهو الذي يحاسب النّّاس بعضهم بعاًًض 
لونهم به مسؤولية أفعالهم، وهكذا يصف الإسلام العقل  على أساسه ويحَمَّ

ى في العقلاء. بصفاته التي تتَلَّج

والوحــي إثارةٌٌ للعقل وتذكرة به، وقد خلقه اللّّه من نورٍٍ مخزونٍٍ مكنونٍٍ 
عنده فأكرمه  وحمّّله المسؤولية حين قال له: بك أُُثيب وبك أُُعاقب.

 C وقد فصّّل قادة الإسلام القول في العقل، كما فعل الإمام الكاظم
ـّي الحقائق من الوحي،  في وصيتــه الحكيمة، حيث بيّّن فيها دوره في تلق�
وبيّّن كيف أنّّه يكتمل بالعلم والخُُلُُق الفاضل، وأنّّه حجة اللّّه ورســوله في 

الباطن، وأنّّه لا يختلف عن الوحي شيئاًً.

وقد أخطأ بعض الفلاســفة حين زعموا أنّّ العقــل مجموعة تصورات 
أو أحكام قاطعة وبديهية عند الإنســان، ذلك لأنّّ تلك الأحكام ما هي إالّا 



مكشوفات لنور العقل، وإنّّ نور العقل كما يكشفها يكشف غيرها.

ويختلــف العقل والعلم عــن القطع، حيث إنّّ الثاني ليس ســوى دفع 
الاحتمالات حتى لا يبقى إالّا واحد منها؛ بينما العلم كشف الحقيقة للنفس 
حتى تطمئن إليها!. وحجية العلم ذاتية، بينما حجية القطع ليست ذاتية، فإذا 

كان عن طريق عقلائي لم يردع عنه الشرع، أخذنا به، وإالّا فلا.

والعقل قد يغطُُّ في سبات، وعلاجه إيقاظه بإثارته. وقد ينكسف شعاعه 
ـُحب الهوى، فلا بدّّ من ردع النفس عن اتباع الهوى وشــحذ عزيمتها  بس�

لمواجهة الأهواء.

وقد تختلط وساوس الشــيطان وهواجس النفس وتســوّّلاتها بالعقل 
وأحكامــه، فلا بدّّ من تجلية العقل بالتذكرة بها، وببيان شــواهده وجنوده 
ـَون به، وكذلك ببيــان الجهل وشــواهده وجنوده  وصفــات الذين يتحل�

وصفات المبتلين به.

وســوف نناقش طــويلًاً الآراء التي ذكرت في موضــوع علاقة الوحي 
هَْْفَم الأحكام الشرعية؟ بالشرع، وهل أنّّ العقل يستقلّّ ب

وصفوة القول تتلخّّص في أمور:

1- إنّّ القطع الذي اعتبره البعض حجّّــة ذاتية ليس كذلك، إنّّما هو قد 
يكون طريقاًً عقلائياًً، وقد ردعت عن بعض مفرداته الشريعة الغراء، كقطع 
القطّّاع، والقطع الذي مصدره القياســات الباطلة أو الجفر والرمل وسائر 
المصادر غير المعترف بها عند العقلاء، وهذا رأي كبار فقهائنا )قدّّس اللّّه 

أرواحهم(.

2- وإنّّ العقل يستقلُُّ بمعرفة الحسن والقبح، ولكنه بحاجة إلى الوحي، 

	 46



47 	 

لتزكية النفس، وتنمية الإرادة فيها، وتجلية العقل وإثارة دفائنه.

3- إَنَّ الوحي قد بي�ـَن لنا كلّّ ما نحتاجه من الأحكام في صيغة أصول، 
وهي الأحكام العقلية التي يجمع العقلاء على قواعدها العامة.

ته، ومعرفة  َلََمََحَ  4- وظيفة العقل التعرُُّف على الوحــي وفهمه ومعرفة 
كيفيــة تطبيقه على الحقائــق الفرعية. وبكلمة: العقل والوحي شــعاعان 
لمصباحٍٍ واحد، وبدون تكاملهما، لا يتكامل البشر، لذلك لا يجوز القياس 

في الدين، ولا الاستغناء عن النصوص.

العقل في بصائر الوحي

ما هو العقل؟
إذا عرضنا هذا السؤال على اللغة لبادرنا القاموس بالقول: نور روحاني 

تدرك به النفس العلوم الضرورية والنظرية.

وإذا عرضنــاه على العرف لكانــت إجابته أكثر بســاطة حيث يصفونه 
بشــواهده، يقولون مثلًاً: هــو الذي يعلّّمنا كيف نعيش، ومــا ينبغي لنا أنْْ 

نفعله، وما لا ينبغي.

وإذا سألتهم عن العقلاء لسردوا لك مجموعةًً من صفات الكمال.

ولكن ذلك لا يجدينا نفعاًً إذا لم يكتشف كلّّ واحد منا بنفسه نور العقل 
وهنا اذاًً نتساءل: بالتأكيد لم نكن نعرف الخير من الشر والحسن من القبيح 
عند الطفولة، ولكنّّا اليــوم نعرف ذلك جيداًً، فما هو هذا النور الذي عرفنا 

ذلك به؟

عند الغضب والشــهوة الجامحين نرتكب أفعالًاً ثمّّ نلوم أنفسنا عليها، 



فما الذي كنا نفقده عندئذٍٍ ثمّّ وجدناه فقيّّمنا به؟

وعندما نحاســب الآخرين نستطيع أنْْ نميّّز بســهولةٍٍ بالغة بين الحسن 
والقبيح من أفعالهم، وبين المحسن والمســي ء منهم، وأنىّّ ذهبنا في هذا 
العالم الرحيب نجد أصول الصفات الحميدة واحدة، فالكلّّ يتغَنَّى بالعدل 
والإحســان والإنفاق والإيثار، والكلّّ يســتنكر الظلــم والعدوان والبغي 

والاستئثار.

فمن خلال التنبّّه الذاتي ومراجعة أنفســنا كيف عرفنا الحقائق الأولية، 
وكيف نوقن بها ونستريح إليها بلا أيّّ ريبِِ أو تردّّد، من خلال ذلك يتلّّجى 

لنا نور العقل من داخل أنفسنا.
وكلمات القرآن والنبي K والأئمّّة A في العقل جرت حســب 
هذا السياق، فعرّّفوا العقل بآياته وبصفات الذين يتحلّّون به، فقد روي عن 

:K النبي
»العقل عقالُُ من الجهل، والنفس مثل أخبث الدوابّّ«))).

:K وعنه
»سّّقــم العقل على ثلاثة أجزاء، فمََنْْ كانت فيه كمل عقله، ومََنْْ لم تكن 
فيه لاف عقل له: سحــن المعرفة باللّّه زّّع ولّّج، وسحــن الطاعة له، ونسح 

الصبر على أمره«))).
وروي عنه K أياًًض أنّّه قال:

»صفة العاقل أنْْ يحلم مّّعن جهل عليه، ويتجاوز مّّعن ظلهم، ويتواعض 

))) تحف العقول، ص 19.
))) بحار الأنوار، ج1، ص 106.

	 48



49 	 

ـنَْْ فوهق في طلب البــرّّ، وإذا أراد أنْْ يتكلّّم تدبّّر،  لنم هو دونه، ويســابق م�
نْْإف كان خيراًً تكلّّم غََفنِمِ، وإذا كان شــرّّاًً سكت سفلم، وإذا عرتض له فتنة 
اســتعمص بالله وأمكس يده ولســانه، وإذا رأى ضفيلةًً انتهز بها، لا يفارهق 

الحياء، ولا يبدو منه الحرص، فتلك عشر خصال يُُعرََف به العاقل«.

وأضاف K في بيان صفة الجاهل ممّّا يعاكس العاقل، وقال:

»وصفة الجاهل أنْْ يظلم مََنْْ خالطه، ويتعدْْى على مََنْْ هو دونه«))).

وروي عن الإمام علي C أنّّه قال عن العقل:

»الترُُّجع للصّّغة، ومداهنة الأعداء، ومداراة الأصدقاء«))).

ـُئل: ما العقل؟ فقال: »العمل بطاعة اللّّه، وإنّّ  وعن النبي K‏ وقد س�
العمّّال بطاعة اللّّه هم العقءلا«))).

:C وروي عن الإمام الصادق
»كمالُُ العقل في ثلاث: التواعض للّّه، وسحــن اليقين، والتمص إالّا من 

خير«))).
وروي عنه C قوله:

»إذا أرتََد أنْْ تختبــر عقــل الرجل في مجلسِِ واحــدِِ فحدّّثه في خللا 
حديثك بما لا يكون، نْْإف أنكر فهو عاقل، وإنْْ دّّصهق فهو أقمح«))).

))) بحار الأنوار، ج1، ص 129.

))) بحار الأنوار، ج1، ص 130.

))) بحار الأنوار، ج1، ص 131.

))) بحار الأنوار، ج1، ص 131.

))) بحار الأنوار، ج1، ص 131.



وجاء عنه C أياًًض أنّّه قال:

»يستدلّّ بكتاب الرجل على عقله وموعض بصيرته، وبرسوله على فههم 
وفطنته«))).

:C وعنه

»عدامة الإنســان العقل، ومن العقل الفطنة والفهم والحفظ والعلم، ذإفا 
كان تأييد عقله من النور كان عالاًًم حااًًظف زكيّّا فطنّّا فهاًًم، وبالعقل يكمل، 

وهو دليله ومبصره ومفتاح أمره«))).

ولأنّّ الهدف الأســمى لكتاب اللّّه هداية الإنســان، ولأنّّ سبب الهداية 
ووسيلتها القريبة إثارة العقل من داخل أنفسنا، فإنّّ الكتاب كان تذكرة، وقد 
استفاضت آيات الكتاب بهذه الكلمة الجامعة وبصيغٍٍ شتّّى لأنّّها تعبّّر بدقة 

عن  تلك الحاجة الأساسية للإنسان، ألا وهي استثارة العقل، وإيقاظه.

قال ربناُُّ: }وََلََقََدْْ يََسََّرْْنََا الْْقُُرْْآنََ لِلِذِِّكْْرِِ فََهََلْْ مِِنْْ مُُدََّكِِرٍٍ{ ))).

 }فََإِنََِّمََا يََسََّرْْنََاهُُ بِلِِِسََانِكََِ لََعََلََّهُُمْْ يََتََذََكََّرُُونََ﴾))). 

}نََحْْــنُُ أََعْْلََمُُ بِمََِا يََقُُولُُونََ وََمََا أََنْْتََ عََلََيْْهِِمْْ بِجََِبََّارٍٍ فََذََكِِّرْْ بِاِلْْقُُرْْآنِِ مََنْْ يََخََافُُ 
وََعِِيدِِ{))).

))) بحار الأنوار، ج1، ص 130.
))) بحار الأنوار، ج1، ص 90.

))) سورة القمر، الآية: 17.
))) سورة الدخان، الآية: 58.

))) سورة ق، الآية: 45.

	 50



51 	 

لِكََِ لََذِِكْْرََىٰٰ لِمََِنْْ كََانََ لََهُُ قََلْْبٌٌ أََوْْ أََلْْقََى السََّمْْعََ وََهُُوََ شََهِِيدٌٌ{))). }إِنََِّ فِِي �ذَٰٰ

وبما أنّّ القرآن إيقاظ للعقل من سباته وإثارة وذكر فإنّّه يفيض على القلب 
يقيناًً لا ريب فيه، وهدىًً وســكينة، لأنّّه يوقظ العقل ويستثير كوامنه ويحفّّز 
قدراته، فإذا اســتيقظ العقــل لامس الحقائق بلا حجاب، وإذا اســتثيرت 
كوامنــه أحاطت بالمعارف بلا ريب أو تــردّّد، وإذا انبعثت قدراته الكبيرة 

جابت آفاق العلم بلا قيود.

لِكََِ الْْكِِتََابُُ الَا رََيْْبََ فِِيهِِ هُُدًًى لِلِْْمُُتََّقِِينََ{))). قال الله: }الم، �ذَٰٰ

ـُمْْ بُُرْْهََانٌٌ مِِنْْ رََبِِّكُُمْْ وََأََنْْزََلْْنََا إِلََِيْْكُُمْْ نُُورًًا مُُبِيِنًًا{)))  }يََا أََيُُّهََا النََّاسُُ قََدْْ جََاءََك�
وقد تواترت كلمــات الذكر لتنفض غبار الســهو والغفلة عن الأفئدة مثل 
قوله: }أََفََلَاا تََعْْقِِلُُونََ{)))، }أََفََلَاا تََذََكََّرُُونََ{)))، }أََفََلَاا يُُبْْصِِرُُونََ{)))، }أََفََلَاا 

يََتََدََبََّرُُونََ{)))،  }أََوََالَا يََعْْلََمُُونََ{))).

:K ونجد في السنة الشريفة تذكرة بالعقل وبدوره، حيث يقول النبي‏

»قوام المرء عقله، ولا دين لنم لا عقل له«))).

))) سورة ق، الآية: 37.
))) سورة البقرة، الآية: 2-1.
))) سورة النساء، الآية: 174.

))) سورة يوسف، الآية: 109.
)))  سورة  هود، الآية: 24.

)))  سورة  السجدة، الآية:27.
)))  سورة  محمد، الآية: 24.

))) سورة  البقرة، الآية: 77.
))) المصدر/ ص 94.



»استرشدوا العقل ترشدوا، ولا تعصوه فتندموا«))).

»يا علي لا فقر أدّّش من الجهل، ولا مال أعود من العقل«))).

وقال الإمام أمير المؤمنين C وهو يصف الأنبياء ومناهجهم:

»ويثيروا لهم فدانئ العقول«))).

وقال C: »أغنى الغنى العقل«))).

وقال C: »العقول أمّّئة الأفكار«))).

:Cوقال الإمام الباقر

»إنّّما يُُداقُُّ اللّّه العباد في الحســاب يوم القيامة علــى قدر ما آتاهم من 
العقول في الدنيا«))).

:K  بَّّنَّي وعن صفة العقل، وكيف خلقه اللّّه من نور بهيّّ يقول ال

»خلق اللّّه العقل من نورٍٍ مخزونٍٍ مكنونٍٍ في سابق علهم، الذي لم يََطّّلِِع 
ـرَََّب، جفعل العلم نفســه، والفهم روهح،  عليه نبّّي مرســل، ولا ملك مق�
والزهد رأسه، والحياء عينه، والحكمة لسانه، والرأفة همّّه، والرمحة قلبه، 
ثمّّ حشــاه ووّّقاه بعشــرة: باليقين والإيمان والصدق والسكينة والاخصلا 
والرقف والعطية والقنوع والتســليم والشكر، ثمّّ قال عز وجل: أدبر، دأفبر، 

))) المصدر/ ص 96.
))) تحف العقول/ ص 13.

))) نهج البلاغة/ خطبة 1 ص 43.
))) بحار الانوار/ ج 1 ص 95.

))) المصدر/ ص 96.
))) بحار الأنوار/ ج 1/ ص 106.

	 52



53 	 

ثمّّ قال له: أقبــل، قأفبل، ثمّّ قال: تكلّّمْْ، فقال: الحمد لله الذي ليس له دّّض 
ولا ندّّ ولا شبيه ولا كفو ولا عديل ولا مثل، الذي كلّّ شيء لعمظته خاعض 
ذليــل، فقال الربّّ تبارك وتعالى: وزّّعتي ولاجلي ما خلقتُُ خلقاًً أسحــن 
منك ولا أطوع لي منك ولا أشــرف منك ولا أزّّع منكََ، بك أُُحََّد وبك أُُعبد 
وبك أُُعدى وبك أُُرتجى وبــك أُُبتغى وبك أُُخاف وبك أُُذحر وبك الثواب 
وبك العقاب، رّّخف العقل عند ذلك ســاجداًً وكان في ســجوهد ألف عام، 
فقال الربّّ تبارك وتعالى: ارعف رأســك، وسََــلْْ تُُعط، وافََشعْْ تشفّّع، فرعف 
العقل رأسه فقال: إلهي أسألك أنْْ تشفّّعني فينم خلقتني فيه، فقال اللّّه لّّج 

لاجله: أُُشهدكم أنّّي قد فََّشعته فينم خلقته فيه«))).

الإمام الكامظ C يصف العقل
ل الإمام موســى بن جعفر C  لهشــام بن  في وصيته الرشــيدة يفَصَّ
الحكم الذي هو من أعظم أصحابه، وأعرفهم بالحكمة الإلهية وأوســعهم 
ل القول في العقل، ويستشهد بآيات  اطّّلاعاًً على المذاهب المختلفة؛ يفَصَّ

الكتاب في بيان دوره في معرفة الدين بالمنهج التالي:

بيان دور العقل الأساســي في تلقّّي الحقائق، وأنّّ الوحي جاء مكمّّلًاً له 
عبر وســائل شــتّّى، كالترغيب في الآخرة والتحذير من الدنيا ومن عذاب 
اللّّه فيها، وأنّّ العقل يكتمل بالعلم، وأنّّ اللّّه ذمّّ الذين لا يعقلون، وذمّّ اتّّباع 

النّّاس بلا هدىًً.

ومضى الإمام C فــي وصيته الهادفة إلى تكميــل العقل ببيان دور 
التواضع للحق والتفكُُّر في تنمية العقل.

))) المصدر/ ص 107.



ر به من خلال التذكرة بصفات العاقل؛  ثمّّ بيّّن أنّّ العقل حجة باطنة، وذَكَّ
من مخالفــة الهوى، وتزكية النفس من الريــاء والفخر ومن الثقة بأحكامه 

دون النظر إلى ما يقوله النّّاس.

وبيّّن دور العقل في طاعة أحــكام الدين، ومضى الإمام C في بيان 
كيفية تنمية موهبة العقل.

الله تعالى يبشّّر العقءلا
لكي يســتثير الإمام C العقل، يتلو على هشام في أول وصيته الآية 
القرآنية التي تبشّّر أهل العقل، وتصفهم بأنّّهم عباد اللّّه الذين هداهم ربهم.

ف بنفســه، لأنّّه النور الإلهي الذي يكشــف  وإذا عرفنــا أنّّ العقل يُُعَْْرَ
يكون شي ء أظهر من النور؟! للإنسان حقائق العلم فكيف يعرّّفه غيره؟ َوََأَ

إذا عرفنــا ذلك فإنّّنا نعرف أهمية التذكرة، حيــث إنّّها تقوم بدور تنوير 
دفائن العقل، كما تحرّّك فارة المسك حتى تتوّّضع.

وحديث الإمــام‏ C  يقوم بهذا الــدور، خصوصاًً إذا قرأنا الســياق 
القرآنــي‏ قبل الآية حيث ينهــى ربنّّا عن اتّّباع الطاغــوت، ويأمر باجتنابه، 
والابتعاد عن إطار تأثيره الثقافي. يقول الإمام C: إن اللّّه تبارك وتعالى 
ر أهل العقل والفهم في كتابه، فقال: }فََبََشِِّرْْ عِِبََادِِ، الََّذِِينََ يََسْْتََمِِعُُونََ الْْقََوْْلََ  بَشَّ

لْْبََابِِ{))). ئِكََِ هُُمْْ أُُولُُو ا�لْأََ ئِكََِ الََّذِِينََ هََدََاهُُمُُ اللََّهُُ  وََأُُو�لَٰٰ فََيََتََّبِعُُِونََ أََحْْسََنََهُُ  أُُو�لَٰٰ

ويتســاءل البعض: من أين عرفنا أنّّ الآية تبشّّر أهل العقل والفهم؟ يبدو 
ذلك من أمرين:

)))   سورة الزمر، الآية: 17- 18.

	 54



55 	 

ته، ولا يرفضونه تماماًً، وإنّّما  أوّّلًاً: أنّّ هؤلاء لا يأخذون الكلام على عالّا
يختارون الأحسن منه. وهل يختار الإنسان الأحسن إالَّا بمعيارٍٍ عقلي؟

ثانيــاًً: أنّّ هؤلاء هم أُُولو الألباب، ولبّّ الإنســان عقله، وأصله فهمه. 
وكلمة أخيرة: إذا كانت من أعظم صفات المؤمنين التي يبشــرهم اللّّه بها 
صفة العقل واختيــار الكلام الأفضل، فإنّّ معنى ذلك أنّّ رَبَّنا ســبحانه لا 
يطالب عباده بالاتّّباع المطلق للنص الذي يســتمع إليه، بل الاتباع الواعي، 

وانتخاب ما يناسب كلّّ فرد في زمانه وحسب ظروفه ومستواه.

الوحي يكمل العقل
ويمضي الإمام C فــي بيان علاقة الوحي بالعقــل، وكيف أنّّ دور 
الأول تكميل الثاني، والاعتماد عليه في أصل الدين وهو توحيد اللّّه. وإنّّ 

ذلك ليدلّّ على دور العقل في سائر نواحي الشريعة الفطرية.

:((( C يقول الإمام

»يا هشــام بن الحكم! إنّّ اللّّه زّّع وجــلّّ أََكْْمََلََ للناس الحُُجََج بالعقول، 
هٌٌ وََاحِِدٌٌ   هُُكُُمْْ إِ�لَٰٰ وأضفى إليهم بالبيان، ولّّدهم على ربوبيته بالألّّدة فقال: }وََإِ�لَٰٰ
فِِا  رْْضِِ وََاخْْتِلَِا نُُ الرََّحِِيمُُ * إِنََِّ فِِي خََلْْقِِ السََّمََاوََاتِِ وََا�لْأََ هََ إِالَّا هُُوََ الرََّحْْ�مَٰٰ الَا إِ�لَٰٰ
اللََّيْْلِِ وََالنََّهََارِِ وََالْْفُُلْْكِِ الََّتِيِ تََجْْرِِي فِِي الْْبََحْْرِِ بِمََِا يََنْْفََعُُ النََّاسََ وََمََا أََنْْزََلََ اللََّهُُ مِِنََ 
رْْضََ بََعْْدََ مََوْْتِهََِا وََبََثََّ فِِيهََا مِِنْْ كُُلِِّ دََابََّةٍٍ وََتََصْْرِِيفِِ  السََّــمََاءِِ مِِنْْ مََاءٍٍ فََأََحْْيََا بِهِِِ ا�لْأََ
يََآاتٍٍ لِقََِوْْمٍٍ يََعْْقِِلُُونََ{)))«. رْْضِِ لَآ الرِِّيََاحِِ وََالسََّحََابِِ الْْمُُسََخََّرِِ بََيْْنََ السََّمََاءِِ وََا�لْأََ

»يا هشــام، قد جعل اللّّه زّّع ولّّج دليلًاً على معرفته بنّّأ لهم مدبراًً فقال: 

))) تحف العقول، وصيّته C لهشام وصفته للعقل،  ص 383.
)))  سورة البقرة، الآية: 163- 164.



﴿وََسََخََّرََ لََكُُمُُ اللََّيْْلََ وََالنََّهََارََ وََالشََّــمْْسََ وََالْْقََمََرََ وََالنُُّجُُومُُ مُُسََخََّرََاتٌٌ بِأََِمْْرِِهِِ إِنََِّ 
ـوَْْمٍٍ يََعْْقِِلُُونََ﴾))) وقال: ﴿مح * وََالْْكِِت�ـَابِِ الْْمُُبِيِنِِ * إِنََِّا  يََآاتٍٍ لِق� لِكََِ لَآ فِِي �ذَٰٰ
جََعََلْْنََاهُُ قُُرْْآنًًا عََرََبِيًًِّا لََعََلََّكُُمْْ تََعْْقِِلُُونََ{))) وقال: ﴿وََمِِنْْ آيََاتِهِِِ يُُرِِيكُُمُُ الْْبََرْْقََ خََوْْفًًا 
يََآاتٍٍ  لِكََِ لَآ رْْضََ بََعْْدََ مََوْْتِهََِا إِنََِّ فِِي �ذَٰٰ وََطََمََعًًا وََيُُنََزِِّلُُ مِِنََ السََّمََاءِِ مََاءًً فََيُُحْْيِيِ بِهِِِ ا�لْأََ

لِقََِوْْمٍٍ يََعْْقِِلُُونََ﴾)))«.

كيف كمل الوحي عقل الإنسان؟
حسبما أفهمه من سياق وصية الإمام C فإنّّ اللّّه سبحانه أكمل بوحيه 

عقل الإنسان بعدة سبل:

أوّّلًاً: لأنّّ عــدو العقل الهوى، ولأنّّ جماح الهوى لا يُُكبح بشــي ء مثل 
الترغيب في الحياة الآخرة، فانّّ أفضل معينٍٍ للعقل التذكيرُُ بأنّّ الدنيا حياة 

زائلة، وما هي إالّا لعب ولهو، وأنّّ الآخرة هي الحيوان.

وهذا دأب القــرآن الكريم؛ الوعظ والترغيب فــي الحياة الأبدية، لعلّّ 
عواصف الشــهوات والعصبيات تتراجع، فيشــرع العقل بتقييم كلّّ شي ء 

بموضوعية وبلا تحيّّز أو تطرُُّف.

وما تلاه الإمام الكاظم C على مسامع هشام من آيات في هذا الحقل 
أمثلة يفيض القرآن بأمثالها حيث يقول الإمام:

»يا هشام! ثمّّ وظع -ربّّنا سبحانه- أهل العقل ورغّّبهم في الآخرة فقال: 
خِِآلْآرََةُُ خََي�ـرٌٌْ لِلََِّذِِينََ يََتََّقُُونََ أََفََلَاا  ـبٌٌِ وََلََهْْوٌٌ وََلََلدََّارُُ ا ـَا الْْحََيََاةُُ الدُُّنْْيََا إِالَّا لََع� ﴿وََم�

))) سورة النحل، الآية: 12.
))) سورة الزخرف، الآية: 1- 3.

))) سورة الروم، الآية: 24.

	 56



57 	 

تََعْْقِِلُُونََ﴾)))، وقا‏ل ﴿وََمََا أُُوتِيِتُُمْْ مِِنْْ شََــيْْءٍٍ فََمََت�ـَاعُُ الْْحََيََاةِِ الدُُّنْْيََا وََزِِينََتُُهََا وََمََا 
عِِنْْدََ اللََّهِِ خََيْْرٌٌ وََأََبْْقََىٰٰ أََفََلَاا تََعْْقِِلُُونََ﴾«))).

ثانياًً: ولذات السبب السابق -أي لكي تصفو النفس من غبار الهوى وقتار 
الغضب-‏ يخوّّف القرآن الذين لا يعقلون بعذاب الدنيا، ويذكّّرهم بمصير 

ر اللّّه عليهم حضاراتهم القائمة على البغي والطغيان. الغابرين الذين دَمَّ

والقرآن الكريم يفيض بعبر الغابرين، وبأنّّ دمارهم كان بســبب تركهم 
فطرة عقولهم التي ذُُكّّروا بها، وكان في ذلك دعوة لهم بالعودة إلى عقولهم 

من جهة، وبالخروج من أسر الهوى )عدو العقل( من جهة ثانية.

وقال الإمام C: »يا هشام! ثمّّ خوّّف الذين لا يعقلون ذعابه فقال زّّع 
ـرُُُّونََ عََلََيْْهِِمْْ مُُصْْبِحِِِينََ * وََبِاِللََّيْْلِِ  خََآلْآرِِينََ * وََإِنََِّكُُمْْ لََتََم� وجــلّّ: ﴿ثُُمََّ دََمََّرْْنََا ا

أََفََلَاا تََعْْقِِلُُونََ﴾)))«.

ثالثاًً: العقل كُُتلة نور إذا انبسطت على أرجاء الخليقة وكشفت الحقائق 
ـمُّّيت علماًً ومعرفةًً، وتفاعل الإنسان معها أكثر فأكثر، وكذلك كان  فيها س�

العلم وزير العقل، بل كان نفسه وروحه.

والقرآن الحكيم ذكّّرنا بدور العلم في تنمية العقل وتكميله في أكثر من 
آية، ولكنّّ الإمــام الكاظم C يتلو علينا آية واحــدة للمثل -وكفى بها 
مثلًاً- فيقول: »يا هشــام! ثّّم بيّّن-ربّّنا سبحانه- أنّّ العقل مع العلم، فقال: 

مْْثََالُُ نََضْْرِِبُُهََا لِلِنََّاسِِ وََمََا يََعْْقِِلُُهََا إِالَّا الْْعََالِمُُِونََ﴾)))«. ﴿وََتِلِْْكََ ا�لْأََ

))) سورة الأنعام، الآية: 32.
))) سورة القصص، الآية: 60.

))) سورة الصافات، الآية: 136- 138
))) سورة العنكبوت، الآية: 42.



رابعاًً: لكي يستخدم الإنسان عقله ويستنير بنوره في حياته العملية، فهو 
بحاجة إلى إرادة، والقرآن ينّّمي هذه الإرادة عند الإنســان بســبل مختلفة، 
منها: ذمّّ الذين لا يعقلون، وبيان أنّّهــم لا قيمة لهم حتى لو كانوا من آبائنا 
الأوّّلين، بل إنّّهم شرّّ الدوابّّ عند اللّّه، لأنّّ أيّّة دابّّةٍٍ خلقها اللّّه تستخدم كلّّ 

مواهب اللّّه لها، بينما الإنسان لا يستخدم عقله وهو أعظم موهبة.

وفي كتاب ربّّنا آيات كثيرة في هذا الاتّّجاه، منها ما يسوقه الإمام الكاظم 
C لصاحبه هشام مثلًاً فيقول:

»يا هشــام! ثمّّ مّّذ الذين لا يعقلون، فقال: ﴿وََإِذََِا قِِيلََ لََهُُمُُ اتََّبِعُُِوا مََا أََنْْزََلََ 
ـهَُُ قََالُُوا بََلْْ نََتََّبِعُُِ مََا أََلْْفََيْْنََا عََلََيْْهِِ آبََاءََنََا أََوََلََوْْ كََانََ آبََاؤُُهُُمْْ الَا يََعْْقِِلُُونََ شََــيْْئًًا وََالَا  الل�

يََهْْتََدُُونََ﴾.))).

خامســاًً: ولأنّّ من أعظم المؤثّّرات على العقل البشــري اتباع النّّاس، 
والخشــية من مخالفتهم -ما يســمى في العلوم الحديثــة بحس )التوافق 
ن الإنســان من هذا المؤثّّر الســلبي بذمّّ  الاجتماعــي- فإنّّ الإسلام يحَصَّ

الكثرة لكي لا تصبح -أبداًً- مقياس الحق عند الإنسان.

يتلو الإمام الكاظم C آيات مباركات في هذا السياق ويقول:

رْْضِِ  »ثمّّ مّّذ -ربّّنا ســبحانه- الكثرة فقال: ﴿وََإِنِْْ تُُطِِعْْ أََكْْث�ـرَََ مََنْْ فِِي ا�لْأََ
يُُضِِلُُّوكََ عََنْْ سََبِيِلِِ اللََّهِِ{)))، وقال: }وََلََكِِنََّ أََكْْثََرََهُُمْْ الَا يََعْْلََمُُونََ{)))«.

))) سورة لقمان، الآية: 25.
))) سورة الأنعام، الآية: 116.

سـورة  يَعْقِلُـونَ{  َلَا  أَكْثَرُهُـمْ  تقول:}بَـلْ  آيـة  وهنـاك   .37 الآيـة:  الأنعـام،  سـورة   (((
العنكبـوت، الآيـة: 63. وآيـة أخـرى تقول:}وَأَكْثَرُهُـمْ َلَا يَعْقِلُـونَ{ سـورة المائـدة ، 

الآيـة:102.

	 58



59 	 

»ثمّّ مدح القلّّة، فقال: }وََقََلِِيلٌٌ مِِنْْ عِِبََادِِيََ الشََّــكُُورُُ{)))، وقال: }وََقََلِِيلٌٌ 
مََا هُُمْْ{)))، وقال: }وََمََا آمََنََ مََعََهُُ إِالَّا قََلِِيلٌٌ{)))«.

سادساًً: من أجل تشجيع الإنسان على التفكّّر والانتفاع بعقله، ذكّّر ربّّ 
ه بأحسن الحِِلْْية، وبيّّن أنّّ جماع صفات  العزّّة العاقل بأحسن الذكر، وحالّا
الخير وجملة حســنات البشــر تتمثّّل في التعقل، وإلى ذلك أشــار الإمام 

الكاظم C بقوله:

هم بنسحأ الحِِلْْية، فقال:   »ثمّّ كّّذر أوُُلي الألباب بسحأــن الذكر، والّاح
﴿يُُؤْْتِيِ الْْحِِكْْمََةََ مََنْْ يََشََاءُُ وََمََنْْ يُُؤْْتََ الْْحِِكْْمََةََ فََقََدْْ أُُوتِيََِ خََيْْرًًا كََثِيِرًًا وََمََا يََذََّكََّرُُ 

لْْبََابِِ﴾)))«. إِالَّا أُُولُُو ا�لْأََ

لِكََِ لََذِِكْْرََىٰٰ لِمََِنْْ كََانََ لََهُُ قََلْْبٌٌ أََوْْ أََلْْقََى  »يا هشــام! إنّّ اللََّه يقول: ﴿إِنََِّ فِِي �ذَٰٰ
السََّــمْْعََ وََهُُوََ شََهِِيدٌٌ﴾))) يعني العََقل. وقال: ﴿وََلََقََدْْ آتََيْْنََا لُُقْْمََانََ الْْحِِكْْمََةََ{))) 

الفََهْْمُُ والعََقل«.

ســابعاًً: ويمضي الإمام C قدماًً في بيان المنهجية المناســبة لتنمية 
العقل، لكي يشــعّّ نوره على أرجاء الخليقة فيضــي ء حقائقها، ومن ذلك 
التواضع للحقّّ، لأنّّ التكبرّّ عليه لا يدع الإنســان يبحث عنه ليجده، ولأنّّ 

هَْْفَم الحقيقة التي تخالفه، هكذا يقول الإمام: هوى الإنسان يمنعه عن 

))) سورة سبأ، الآية: 12.

))) سورة ص، الآية: 23.
))) سورة هود، الآية: 40.

))) سورة البقرة، الآية: 269
))) سورة ق، الآية: 36

))) سورة لقمان، الآية: 12.



ـنُْْ أََعْْقََلََ اََلنََّاسِِ، وََإِنََِّ  »يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ لُُقْْمََانََ قََالََ لِاِبْْنِهِِِ: تََوََاضََعْْ لِلِْْحََقِِّ تََك�
اََلْْكََيِِّسََ لََدََى اََلْْحََقِِّ يََسِِيرٌٌ. يََا بُُنََيََّ إِنََِّ اََلدُُّنْْيََا بََحْْرٌٌ عََمِِيقٌٌ قََدْْ غََرِِقََ فِِيهََا عََالََمٌٌ كََثِيِرٌٌ 
يمََانََ، وََشِِرََاعُُهََا اََلتََّوََكُُّلََ، وََقََيِِّمُُهََا  ِ فََلْْتََكُُنْْ سََفِِينََتُُكََ فِِيهََا تََقْْوََى اََللََّهِِ، وََحََشْْوُُهََا اََ�لْإِ

اََلْْعََقْْلََ، وََدََلِيِلُُهََا اََلْْعِِلْْمََ، وََسُُكََّانُُهََا اََلصََّبْْرََ«.

ثامناًً: لأنّّ العقل نور مركّّز فلا بد من سَْْبَطه بالتفكّّر، لأن التفكّّر هو إثارة 
كوامن العقل، واســتخدام ضيائه في إنارة الظلام، وهكذا كان التفكّّر دليل 

:C العاقل، قال الإمام

ـرُُُ، وََدََلِيِلََ اََلتََّفََكُُّرِِ  »يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ لِكُُِلِِّ شََــيْْءٍٍ دََلِيِلًاً، وََدََلِيِلََ اََلْْعََقْْلِِ اََلتََّفََك�
ـلِِْ اََلتََّوََاضُُعُُ، وََكََفََى بِكََِ جََهْْلًاً أََنْْ  اََلصََّمْْتُُ، وََلِكُُِلِِّ شََــيْْءٍٍ مََطِِيََّةًً، وََمََطِِيََّةََ اََلْْعََق�

تََرْْكََبََ مََا نُُهِِيتََ عََنْْهُُ«.

تاســعاًً: التفكّّر صعب على البشر مستصعب، وإذا رأيت المتفكّّرين في 
النّّاس هم الأقليــة فلأنّّ الجهل هو الطبيعة الأولى عند البشــر، ومقاومته 

ليست سهلة.

ومن أســباب صعوبة التفكّّر: خشــية الإنســان من الآخرين، ونزوعه 
للتوافق معهم، ممّّا يزلزل ثقته بنفســه، مــن هنا حذّّر الإمام C من هذه 
الحالة، وقال: »يََا هِِشََامُُ! لََوْْ كََانََ فِِي يََدِِكََ جََوْْزََةٌٌ وََقََالََ اََلنََّاسُُ: فِِي يََدِِكََ لُُؤْْلُُؤََةٌٌ، 
ـَا كََانََ يََنْْفََعُُكََ وََأََنْْتََ تََعْْلََمُُ أََنََّهََا جََوْْزََةٌٌ، وََلََوْْ كََانََ فِِي يََدِِكََ لُُؤْْلُُؤََةٌٌ وََقََالََ اََلنََّاسُُ:  م�

إِنََِّهََا جََوْْزََةٌٌ، مََا ضََرََّكََ وََأََنْْتََ تََعْْلََمُُ أََنََّهََا لُُؤْْلُُؤََةٌٌ«.

جّّحة ظاهرة وجّّحة باطنة
وعــاد الإمام C إلى بيان العلاقة الوثيقة بين العقل والوحي ببيان أَنَّ 
َلََقََعَ الإنسان   الهدف الأساس لبعث الرســل تكميل عقول النّّاس، وكلّّما 

	 60



61 	 

لَِِعََمَ أمر اللّّه بصورة أحســن، وأرفع الن�ـّاس درجةًً عند اللّّه  عن رب�ـّه أكثر 
أكملهم عقلًاً.

»يََا هِِشََــامُُ! مََا بََعََثََ اََللََّهُُ أََنْْبِيََِاءََهُُ وََرُُسُُــلََهُُ إِلََِى عِِب�ـَادِِهِِ إِلَِاَّ لِيََِعْْقِِلُُوا عََنِِ اََللََّهِِ، 
فََأََحْْسََنُُهُُمُُ اِسِْْتِجََِابََةًً أََحْْسََــنُُهُُمْْ مََعْْرِِفََةًً لِلََِّهِِ، وََأََعْْلََمُُهُُمْْ بِأََِمْْرِِ اََللََّهِِ أََحْْسََنُُهُُمْْ عََقْْلًاً، 

خِِآلْآرََةِِ«. وََأََعْْقََلُُهُُمْْ أََرْْفََعُُهُُمْْ دََرََجََةًً فِِي اََلدُُّنْْيََا وََاََ

وكما يبدو فإنّّ أعدى أعداء العقل الجهل المركّّب، وهو حالة طبيعية في 
كلّّ أبناء آدم، حيث يزعمون أنّّهم يعرفون كلّّ شي ء لجهلهم بحدود أنفسهم 
اليّّضقة وبآفاق الحقائق الواسعة. وإنّّ جذر هذه الصفة الاستكبار وعلاجها 

التواضع. وهكذا عاد الإمام الكاظم C يذكِِّر بأهمية التواضع ويقول:

»يََا هِِشََــامُُ! مََا مِِنْْ عََبْْدٍٍ إِلَِاَّ وََمََلََكٌٌ آخِِذٌٌ بِنََِاصِِيََتِهِِِ فََلَاَ يََتََوََاضََعُُ إِلَِاَّ رََفََعََهُُ اََللََّهُُ، 
وََالَا يََتََعََاظََمُُ إِلَِاَّ وََضََعََهُُ اََللََّهُُ«.

وهنا يبين الإمام C الحقيقة التــي طالما أكّّدت عليها نصوص أهل 
البيت A من اتّّصال نور العقل ونور الوحي، وأنّّهما شــعاعان من نور 

واحد، وكلاهما حجّّة اللّّه على الإنسان.

ولعلّّ حكمــة بيان هذه الحقيقة في هذا الموقع من الســياق وليس في 
بداية الوصية إنّّما هي لكي يتوضّّح أوّّلًاً معنى العقل، ولا يتوهّّم أحد أنّّ كلّّ 
ما يفرزه قلب البشــر يُُعتبر عقلًاً. كلا، إنّّما العقل ما يقابل الجهل والهوى، 

:Cيقول الإمام

ـرََِةًً وََحُُجََّةًً بََاطِِنََةًً فََأََمََّا  »يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ لِلََِّهِِ عََلََى اََلنََّاسِِ حُُجََّتََيْْنِِ: حُُجََّةًً ظََاه�
ئِمََِّةُُ وََأََمََّا اََلْْبََاطِِنََةُُ فََالْْعُُقُُولُُ«. نْْبِيََِاءُُ وََاََ�لْأََ اََلظََّاهِِرََةُُ فََالرََّسُُولُُ وََاََ�لْأََ



صفات العقل
كيف نعرف العقل ونميزّّه عن الهوى، وعن تلك الوســاوس الشيطانية 

التي تتلبّّس بالعقل وتسمّّى في منطق الإسلام بالنكراء؟

ن انجرف في تيّّار  َمََفَ أوّّلًاً: قد نعرف العقل مــن خلال صفات صاحبه، 
شهواته، ولم يضبط تصرّّفاته حســب الحكمة، ولم يمتلك منهجية علمية 

رشيدة في مواقفه، فإنّّه لا يعتبر عاقلًاً.

ومن تلك الصفات صفة الشكر النابعة من معرفة الإنسان بنفسه، وأنّّه لم 
يكن ثمّّ كان، فكل إضافة إليه نعمة لا بّّد أن يشكر ربّّه عليها، ويسعى جاهداًً 

لإبقائها بحفظ العوامل المقتضية لها.

أمّّا الذي إذا حظي بنعمةًً اغت�ـّر بها، وزعم أنّّما أُُوتيها بعلم، أو أنّّها جزء 
من كيانه فهو جاهل، وسوف يفقد النعمة سريعاًً أو يتصرّّف فيها بما يرّّضه.

والصبر صفة أخرى يتّّســم بها العاقل، لأن�ـّه لا ينظر إلى لحظته الراهنة 
فيجزع، بل ينظر إلى المستقبل فيأمل الخير، وينظر إلى الماضي فيستصحب 

نَْْمَ دونه فيحمد اللّّه على بقيّّة النعم التي تحيط به. الشكر، وينظر إلى 

وبين صفتي الشــكر والصبر تجد المؤمن يقتصد على الحلال شــكراًً، 
ويكف نفسه عن الحرام صبراًً.

»يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ اََلْْعََاقِِلََ اََلََّذِِي الّا يََشْْغََلُُ اََلْْحََلَاَلُُ شُُــكْْرََهُُ، وََالَا يََغْْلِِبُُ اََلْْحََرََامُُ 
صََبْْرََهُُ«.

ثانياًً: بين العقل والهوى يتقلّّب فؤاد البشر حتى يغلب أحدهما صاحبه، 
ولكلّّ منهما جذور عميقة في فطرة الإنسان وطبيعته.

	 62



63 	 

وطول الأمل جذر بعيد الغور في قلب البشر، لأنّّه يحب البقاء فيتجاهل 
ويتناسى النهاية الحتمية التي تنتظره، حتى قيل بأنّّ الموت أشبه حق بالباطل، 
يعترف به الجميع ولا يصدقون أنّّهم ميّّتون تصديقاًً نفسيّّاًً وعمليّّاًً، وإذا استبد 
طول الأمل بقلب الإنسان فإنّّه لا يحسّّ بحركة الزمن، ولا يجهد نفسه في 
استغلال لحظات عمره فيما ينفعه غداًً عند ربّّه، ولا يتحسّّس بمسؤولياته، 

:C وهكذا تتشوّّش رؤيته في كلّّ شي ء، من هنا يقول الإمام

»يََا هِِشََامُُ! مََنْْ سََــلََّطََ ثََلَاَثاًً عََلََى ثََلَاَثٍٍ فََكََأََنََّمََا أََعََانََ هََوََاهُُ عََلََى هََدْْمِِ عََقْْلِِهِِ: 
مََنْْ أََظْْلََمََ نُُورُُ فِِكْْرِِهِِ بِطُُِولِِ أََمََلِِهِِ«.

إنّّ منِِ اعتــرف بالنهاية القريبة يســتثير فكره حتى يعــرف كيف ينجو 
بنفســه من دواهي الموت والقبر والحساب، وهكذا لا يني يفكّّر في حياته 
وتطويرها نحو الأحسن، بينما الساهي اللاهي الذي يعيش تمنّّيات الخلود 

لا يجد دافعاًً نحو التفكّّر.

ومثله الذي لا يضبط حديثــه وفق مقياس فكره، فيقول ما لا يعلم أو ما 
لا ينفع أو ما يضّّره السكوت عليه، فإذا بالصواب يضيع في زحمة الثرثرة، 
والحكمة تخفى بين ركام الكلمات التافهــة، وهكذا يعين هواه على هدم 

:C عقله، يقول عنه الإمام

»وََمََحََا طََرََائِفََِ حِِكْْمََتِهِِِ بِفُُِضُُولِِ كََلَاَمِِهِِ«.

أمّّا الصفة الثالثة التي تهدم العقل فهي النظرة المنبعثة عن الشهوة، وليس 
عن العبرة، وبين الشهوة والعبرة تناقض، وإليك بيان ذلك:

إذا استهوتك فتاة بفتنتها وجمالها، فإنّّك لا تستطيع أنُُ تفكّّر في عواقب 
الزواج معها، ولا تنظر إلى المســألة إالّا من بُُعْْدٍٍ واحد، وإذا دعتك العصبَيَّة 



إلــى عداوة جماعة فإنّّك لا تنظر إلى أيّّة صفة إيجابية فيهم، ولا يمكنك أن 
تقيّّم موقفك منهم تقييماًً إيجابياًً.

إنّّ نظرة الإنســان نافذة عقله، ولكن شــريطة أنْْ ندعها حرة طليقة، أمّّا 
النظــرة الموجّّهة بالرضا والغضب، وبالشــهوات والأهواء، فإنّّها لا تعود 
إليك إالّا بما أرســلتها اليه، لا بالحقائــق الموضوعية، من هنا يقول الإمام 

‏C عمّّن يهدم عقله:

»وََأََطْْفََأََ نُُورََ عِِبْْرََتِهِِِ بِشََِــهََوََاتِِ نََفْْسِِهِِ فََكََأََنََّمََا أََعََانََ هََوََاهُُ عََلََى هََدْْمِِ عََقْْلِِهِِ وََمََنْْ 
هََدََمََ عََقْْلََهُُ أََفْْسََدََ عََلََيْْهِِ دِِينََهُُ وََدُُنْْيََاهُُ«.

ثالثاًً: إنّّما يتقبّّل اللّّه العمل النّّقي من شــوائب الفخــر والرياء وطهارة 
العمل، ونقاؤه رهين أدائه بقلبٍٍ سليم وَنَّيةٍٍ خالصة، وبرعاية حدوده، وعدم 
إلحاق ما يبطله كالّّمن والأذى والاســتطالة علــى الآخرين، وكلّّ ذلك لا 
يكون إالّا بتحقيق هدف الأعمال الصالحة المتمثِِّل في إخلاص العبودية لله.

وتزكية النفس عن أدران الكبر والجهل لا تكون إالّا بالانتفاع من العقل 
لمعرفة شروط صحّّة العمل الظاهرة منها والباطنة.

:C هكذا يقول الإمام موسى بن جعفر

»يََا هِِشََــامُُ! كََيْْفََ يََزْْكُُو عِِنْْدََ اََللََّهِِ عََمََلُُكََ وََأََنْْتََ قََدْْ شََغََلْْتََ عََقْْلََكََ عََنْْ أََمْْرِِ 
رََبِِّكََ، وََأََطََعْْتََ هََوََاكََ عََلََى غََلََبََةِِ عََقْْلِِكََ؟«.

مــن هنا يتبيَنَّ لنا أن تزكية العمل أهمّّ من العمل ذاته، وهي لا تتحقّّق إالّا 
بالتفكّّر والتعقّّل والابتعاد عن جوانب الهوى.

ويعود الإمام C إلى بيان جانب آخــر من هذه الحقيقة قريباًً، حيث 

	 64



65 	 

يوضّّح كيف أنّّ طاعة اللّّه لا تكون بغير العقل.

رابعــاًً: تطمئن نفس العاقل بموهبة العقــل، وتثق بأحكامه وترضى بما 
لديه، ولا يحسّّ العاقل بمركّّب النقص، ولا يفتش عمّّا يملأ فراغ نفسه من 

صخب الأصحاب والمردة، ومن ثروات الدنيا الزائلة.

نَْْمَّ  بينما تــرى الجاهل على العكس تماماًً، فيعيش التــردّّد، ويبحث ع
يقلّّد، ويســتجيب لكلّّ ناعقٍٍ، ويخشــى من الانفراد بشي ء، ويتوحّّش من 
الوحدة، ويجمع من أموال الدنيا أكثر من حاجته لعلّّه يجبر بها نقص نفسه 

وإحساسه بالضعف والخلاء.

لذلــك كانت علامة قوّّة العقل الصبر على الوحــدة، لأنّّ العقل القوي 
:C يغُُني صاحبه عن الأنصار والأصحاب، يقول الإمام

»يََا هِِشََامُُ !اََلصََّبْْرُُ عََلََى اََلْْوََحْْدََةِِ عََلَاَمََةُُ قُُوََّةِِ اََلْْعََقْْلِِ، فََمََنْْ عََقََلََ عََنِِ اََللََّهِِ تََبََارََكََ 
وََتََعََالََى اِعِْْتََزََلََ أََهْْلََ اََلدُُّنْْيََا وََاََلرََّاغِِبِيِنََ فِِيهََا وََرََغِِبََ فِِيمََا عِِنْْدََ رََبِِّهِِ، وََكََانََ اََللََّهُُ آنِسََِهُُ 

فِِي اََلْْوََحْْشََةِِ وََصََاحِِبََهُُ فِِي اََلْْوََحْْدََةِِ، وََغِِنََاهُُ فِِي اََلْْعََيْْلََةِِ، وََمُُعِِزََّهُُ فِِي غََيْْرِِ عََشِِيرََةٍٍ«.

العقل وسيلة الطاعة
بالعقل نعرف اللّّه، وبالعقل نعرف الرســول والحجّّة، وكذلك بالعقل 
نَْْمَ لا ينتفع بعقله في اختيار الوســيلة المناسبة للطاعة لا يبلغ  نطيع ربّّنا، و

هدفه في إرضاء ربّّه، لماذا؟

يَْْلََوََأَس العلمُُ هو وسيلة معرفة  يَْْلََوََأَســت طاعة اللّّه فرع معرفة أحكامه؟ 
الأحكام؟

نَْْمَ ضعف عقله، ولم  ـّم  يَْْلََوََأَس التعلّّم ســبيل العلم؟ وكَِِلَنْْ كيف يتعل�



تكتمل قوّّة عقله؟ والقلب المشــحون بعواصف الشهوة والغضب، كيف 
تثبت فيه أحكام الربّّ؟ والقلب المعتقل في سجن الكبر والأحقاد والحسد 

والحرص كيف ينفتح على رحاب الحقائق؟

ثمّّ إنّّ العلم الإلهي لا يأتيك إالّا عبر عالم ربّّاني، وأنّّى لك التعرّّف عليه 
لو لم تكن  عاقلًاً؟

ـةَِِ اََللََّهِِ، وََالَا نََجََــاةََ إِلَِاَّ بِاِلطََّاعََةِِ، وََاََلطََّاعََةُُ  »يََا هِِشََــامُُ! نُُصِِبََ اََلْْخََلْْقُُ لِطََِاع�
بِاِلْْعِِلْْمِِ، وََاََلْْعِِلْْمُُ بِاِلتََّعََلُُّمِِ، وََاََلتََّعََلُُّمُُ بِاِلْْعََقْْلِِ يُُعْْتََقََدُُ، وََالَا عِِلْْمََ إِلَِاَّ مِِنْْ عََالِمٍٍِ رََبََّانِيٍٍِّ، 

وََمََعْْرِِفََةُُ اََلْْعََالِمِِِ بِاِلْْعََقْْلِِ«.

من هنا يجب على المؤمن السعي نحو تكميل عقله حتى يتسنى له العلم 
بما يجب عليه، وليس من المناســب أن يبقى جــاهلًاً بحقائق دينه ويعتذر 
لذلك بأنّّه لم يُُؤَْْتَ عقلًاً يســتوعبها؛ لأنّّ كمال العقل بيد الإنسان نفسه عبر 
تلك الوصايا العديدة التي نجدها في آيات الذكر، وتفســيرها من كلمات 

أهله، ثمّّ يقول الإمام C وهو يبين فائدة العقل في مجال طاعة الله:

»يََا! هِِشََامُُ قََلِِيلُُ اََلْْعََمََلِِ مِِنََ اََلْْعََاقِِلِِ مََقْْبُُولٌٌ مُُضََاعََفٌٌ، وََكََثِيِرُُ اََلْْعََمََلِِ مِِنْْ أََهْْلِِ 
اََلْْهََوََى وََاََلْْجََهْْلِِ مََرْْدُُودٌٌ«.

ويبيّّن الإمام C أهمية العقل، ومــدى اهتمام العاقل بتنمية الحكمة 
التي هي شعاع من نور العقل يضي ء الجوانب العملية من الحياة، فيقول:

ـعَََ اََلْْحِِكْْمََةِِ، وََلََمْْ يََرْْضََ  »يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ اََلْْعََاقِِلََ رََضِِيََ بِاِلدُُّونِِ مِِنََ اََلدُُّنْْيََا م�
بِاِلدُُّونِِ مِِنََ اََلْْحِِكْْمََةِِ مََعََ اََلدُُّنْْيََا، فََلِِذََلِكََِ رََبِحََِتْْ تِجََِارََتُُهُُمْْ«.

	 66



67 	 

كيف ننمّّي موهبة العقل؟
لأنّّ وصية الإمام C لهشام برنامج متكامل في حقل العقل فإنّّه يذكّّره 

بالعقل ووسائل تنميته، وأبرزها الأمور التالية:

أوّّلًاً: الزهــد في الدنيا التــي هي الحجاب الأكبر أمام عقل الإنســان، 
تــدري لماذا؟ لأنّّ القلــب المنهوم بالدنيا لا ينــي يبحث عنها ويدخل  َوََأَ
الصراع تلو الصراع مــن أجلها، فيغلب على قلبه حبّّها، ويغلب على فكره 
َدََقََفَ شيئاًً منها ذابت نفسه حسرةًً عليها، وفي مثل   كيفيّّة الحصول عليها، وإذا 
هذه الحالة أَنَّى له الاهتمام بالحكمة ودرجات الكمال المعنوي؟ لنستمع 

إلى مواعظ الإمام C في ذلك علّّنا نهتدي بها ونتكامل عقليّّاًً ببركتها:

»يََا هِِشََــامُُ! إِنِْْ كََانََ يُُغْْنِيِكََ مََا يََكْْفِِيكََ فََأََدْْنََى مََا فِِي اََلدُُّنْْيََا يََكْْفِِيكََ، وََإِنِْْ كََانََ 
الّا يُُغْْنِيِكََ مََا يََكْْفِِيكََ فََلََيْْسََ شََيْْءٌٌ مِِنََ اََلدُُّنْْيََا يُُغْْنِيِكََ، يََا هِِشََامُُ! إِنََِّ اََلْْعُُقََلَاَءََ تََرََكُُوا 
فُُضُُولََ اََلدُُّنْْيََا فََكََي�ـفََْ اََلذُُّنُُوبََ، وََتََرْْكُُ اََلدُُّنْْيََا مِِنََ اََلْْفََضْْــلِِ وََتََرْْكُُ اََلذُُّنُُوبِِ مِِنََ 

اََلْْفََرْْضِِ«.

لعّّل الإمام C يقصد بيان هذه الحقيقــة، وهي أنّّ الذنوب هي التي 
يجب اجتنابها ولكن العقلاء تركوا أياًًض الزيادة في الدنيا احتياطاًً لأنفسهم 
وحمايةًً لها من الوقوع في أشــراك الذنوب، ولأنّّ اهتمامهم بفضل الدنيا 

كان يمنعهم من التقدّّم في مدارج الكمال المعنوي.

:C وأضاف الإمام

نََّهُُمْْ عََلِِمُُوا  خِِآلْآرََةِِ �لِأََ »يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ اََلْْعُُقََلَاَءََ زََهِِدُُوا فِِي اََلدُُّنْْيََا وََرََغِِبُُوا فِِي اََ
خِِآلْآرََةََ طََلََبََتْْهُُ  خِِآلْآرََةََ طََالِبََِةٌٌ وََمََطْْلُُوبََةٌٌ، فََمََنْْ طََلََبََ اََ أََنََّ اََلدُُّنْْيََا طََالِبََِةٌٌ وََمََطْْلُُوب�ـةٌٌَ وََاََ
خِِآلْآرََةُُ فََيََأْْتِيِهِِ اََلْْمََوْْتُُ  اََلدُُّنْْيََا حََتََّى يََسْْتََوْْفِِيََ مِِنْْهََا رِِزْْقََهُُ، وََمََنْْ طََلََبََ اََلدُُّنْْيََا طََلََبََتْْهُُ اََ



فََيُُفْْسِِدُُ عََلََيْْهِِ دُُنْْيََاهُُ وََآخِِرََتََهُُ«.

والترّّضع إلى اللّّه وسيلة هامة نحو تكميل العقل، ليس فقط لأنّّه يروّّض 
النفــس على العبودية للّّه التــي تورث  بدورها كمال العقــل، بل لأنّّ اللّّه 

سبحانه يؤيّّد عقل المؤمن بنور هداه، فإذا به ينظر بنور اللّّه.

هكذا ينصح الإمام C هشاماًً بالترّّضع إلى اللّّه ليكمل عقله فيكون غِِنى 
:C في النفس، وراحة في القلب من الحسد، وسلامة في الدين، يقول

»يََا هِِشََامُُ! مََنْْ أََرََادََ اََلْْغِِنََى بِلَِاَ مََالٍٍ وََرََاحََةََ اََلْْقََلْْبِِ مِِنََ اََلْْحََسََدِِ وََاََلسََّلَاَمََةََ فِِي 
اََلدِِّينِِ فََلْْيََتََضََرََّعْْ إِلََِى اََللََّهِِ فِِي مََسْْأََلََتِهِِِ بِأََِنْْ يُُكََمِِّلََ عََقْْلََهُُ، فََمََنْْ عََقََلََ قََنِعََِ بِمََِا يََكْْفِِيهِِ، 

وََمََنْْ قََنِعََِ بِمََِا يََكْْفِِيهِِ اِسِْْتََغْْنََى، وََمََنْْ لََمْْ يََقْْنََعْْ بِمََِا يََكْْفِِيهِِ لََمْْ يُُدْْرِِكِِ اََلْْغِِنََى أََبََداًً «.

ـَن يجد حقيقة  ويبيــنِِّ الإمــام C حقيقةًً هامــةًً إذ يصف العاقل بم�
المعرفــة في قلبه، فتفيض آثارها على جوارحه، فإذا بأفعاله جميعاًً رســل 

قلبه المطمئن وعقله النّّير:

»يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ اََللََّهََ جََلََّ وََعََزََّ حََكََى عََنْْ قََوْْمٍٍ صََالِحِِِينََ أََنََّهُُمْْ قََالُُوا: }رََبََّنٰٰا لٰاٰ 
تُُزِِغْْ قُُلُُوبََنٰٰا بََعْْدََ إِذِْْ هََدََيْْتََنٰٰا وََهََبْْ لََنٰٰا مِِنْْ لََدُُنْْكََ رََحْْمََةًً إِنََِّكََ أََنْْتََ اََلْْوََهّٰٰابُُ{  حِِينََ 
ـَا وََرََدََاهََا، إِنََِّهُُ لََمْْ يََخََفِِ اََللََّهََ مََنْْ لََمْْ  عََلِِمُُوا أََنََّ اََلْْقُُلُُوبََ تََزِِيغُُ وََتََعُُودُُ إِلََِى عََمََاه�
يََعْْق�ـلِْْ عََنِِ اََللََّهِِ، وََمََنْْ لََمْْ يََعْْقِِلْْ عََنِِ اََللََّهِِ لََمْْ يُُعْْقََدْْ قََلْْبُُهُُ عََلََى مََعْْرِِفََةٍٍ ثََابِتََِةٍٍ يُُبْْصِِرُُهََا 
وََيََجِِدُُ حََقِِيقََتََهََا فِِي قََلْْبِهِِِ، وََالَا يََكُُونُُ أََحََدٌٌ كََذََلِكََِ إِلَِاَّ مََنْْ كََانََ قََوْْلُُهُُ لِفِِِعْْلِِهِِ مُُصََدِِّاًًق 
ـنِِِ اََلْْخََفِِيِِّ مِِنََ اََلْْعََقْْلِِ إِلَِاَّ  نََّ اََللََّهََ لََمْْ يََدُُلََّ عََلََى اََلْْبََاط� وََسِِــرُُّهُُ لِعََِلَاَنِيََِتِهِِِ مُُوََافِِقاًً؛ �لِأََ

بِظََِاهِِرٍٍ مِِنْْهُُ وََنََاطِِقٍٍ عََنْْهُُ«.

ـِد الإمام C الحقيقة التي ســبق أن بَيَّنها مــن أنّّ الهدف  هكذا يؤك�
الأساسّّي للدين أنْْ يعقل الإنسانُُ عزّّة اللّّه، فيكون أثر الوحي في قلبه، وأثر 

	 68



69 	 

الطاعات تكامُُل عقله ومعرفته وتزكية نفسه، وسكينة الإيمان فيها، وتوافق 
ظاهره مع واقعه وباطنه.

ولتوضيـح هـذا الأمـر أكثـر فأكثـر يحكـي لنـا حديثاًً عـن جـدّّه الإمام 
علـي C‏ يبيـن فيـه طريقـة تكامـل العقل:

»يََا هِِشََــامُُ! كََانََ أََمِِيرُُ اََلْْمُُؤْْمِِنِيِنََ عََلََيْْهِِ السََّلَاَمُُ يََقُُولُُ: مََا مِِنْْ شََــيْْءٍٍ عُُبِدََِ اََللََّهُُ 
بِهِِِ أََفْْضََلََ مِِنََ اََلْْعََقْْلِِ، وََمََا تََمََّ عََقْْلُُ اِمِْْرِِئٍٍ حََتََّى يََكُُونََ فِِيهِِ خِِصََالٌٌ شََــتََّى: اََلْْكُُفْْرُُ 
وََاََلشََّرُُّ مِِنْْهُُ مََأْْمُُونََانِِ، وََاََلرُُّشْْدُُ وََاََلْْخََيْْرُُ مِِنْْهُُ مََأْْمُُولَاَنِِ، وََفََضْْلُُ مََالِهِِِ مََبْْذُُولٌٌ وََفََضْْلُُ 
قََوْْلِهِِِ مََكْْفُُوفٌٌ، نََصِِيبُُهُُ مِِنََ اََلدُُّنْْيََا اََلْْقُُوتُُ، وََالَا يََشْْبََعُُ مِِنََ اََلْْعِِلْْمِِ دََهْْرََهُُ، اََلذُُّلُُّ أََحََبُُّ 
إِلََِيْْهِِ مََعََ اََللََّهِِ مِِنََ اََلْْعِِزِِّ مََعََ غََيْْرِِهِِ، وََاََلتََّوََاضُُعُُ أََحََبُُّ إِلََِيْْهِِ مِِنََ اََلشََّرََفِِ، يََسْْتََكْْثِرُُِ قََلِِيلََ 
اََلْْمََعْْرُُوفِِ مِِنْْ غََيْْرِِهِِ، وََيََسْْــتََقِِلُُّ كََثِيِرََ اََلْْمََعْْرُُوفِِ مِِنْْ نََفْْسِِهِِ، وََيََرََى اََلنََّاسََ كُُلََّهُُمْْ 

مْْرِِ«. خََيْْراًً مِِنْْهُُ وََأََنََّهُُ شََرُُّهُُمْْ فِِي نََفْْسِِهِِ وََهُُوََ تََمََامُُ اََ�لْأََ

هكذا لو أخضع الإنســان نفسه الأمّّارة بالسوء، فاتّّصف بتلك الصفات 
الحميدة واستطاع أن يقتلع جذر الفساد من نفسه -الذي يتمثّّل في الكبر- 
فإذا به يرى أنّّ الآخرين هم أفضل منه، وهناك يكتمل عقله، وهو تمام الأمر.

ويســوق الإمام الكاظم C طائفة من الخصال الحميدة قبل أن يبينّّ 
العلاقة بين العقل والمروءة، وبين المروءة والدين فيقول:

»يََا هِِشََامُُ! مََنْْ صََدََقََ لِسََِــانُُهُُ زََكََى عََمََلُُهُُ، وََمََنْْ حََسُُنََتْْ نِيََِّتُُهُُ زِِيدََ فِِي رِِزْْقِِهِِ، 
وََمََنْْ حََسُُــنََ بِرُُِّهُُ بِإِِخِْْوََانِهِِِ وََأََهْْلِِهِِ مُُدََّ فِِي عُُمُُرِِهِِ. يََا هِِشََــامُُ! الّا تََمْْنََحُُوا اََلْْجُُهََّالََ 
اََلْْحِِكْْمََةََ فََتََظْْلِِمُُوهََا، وََالَا تََمْْنََعُُوهََا أََهْْلََهََا فََتََظْْلِِمُُوهُُمْْ. يََا هِِشََامُُ! كََمََا تََرََكُُوا لََكُُمُُ 
اََلْْحِِكْْمََةََ فََاتْْرُُكُُوا لََهُُمُُ اََلدُُّنْْيََا. يََا هِِشََامُُ! الّا دِِينََ لِمََِنْْ الّا مُُرُُوََّةََ لََهُُ، وََالَا مُُرُُوََّةََ لِمََِنْْ 

الّا عََقْْلََ لََهُُ«.



ويتبادر ســؤال: ما هي المروءة، ومــا هي العلاقة بينهــا وبين العقل، 
والدين؟

الجواب: إنّّ المروءة هي جِِماع صفــات الخير التي يراها النّّاس تكوِِّن 
شــخصية الرجل المتكامــل، وقد يختلــف بعض أبعادها عبــر العصور 
والأمصار، إالّا أنّّ إطاراتها العامة واحدة، وبما أنّّ الذين يستحســنونها هم 

ذوو العقول فإنّّها تعتبر علامة مميزّّة للعقل، فمن لا مروءة له لا عقل له.

ومن جهة أخــرى فلأنّّ العقل والدين متطابقان، فــإنّّ المروءة والدين 
متطابقان أياًًض.

وبعد بيان هذه الحقيقة يعود الإمام C لبيان علامة أخرى للعقل هي 
نَْْمَ لم يرَضَ لنفسه إالّا الآخرة كان عظيماًً: »وََإِنََِّ  سموّّ التطلّّع، وعلّّو الهمّّة ف
أََعْْظََمََ اََلنََّاسِِ قََدْْراًً اََلََّذِِي الّا يََرََى اََلدُُّنْْيََا لِنََِفْْسِِــهِِ خََطََراًً، أََمََا إِنََِّ أََبْْدََانََكُُمْْ لََيْْسََ لََهََا 

ثََمََنٌٌ إِلَِاَّ اََلْْجََنََّةُُ فََلَاَ تََبِيِعُُوهََا بِغََِيْْرِِهََا«.

ثمّّ يســوق الإمام C جملةًً أخرى من الصفــات الحميدة التي تعتبر 
علامات لكمال العقل، كما أنّّ الســعي وراء التحلّّي بها وسيلة قريبة لزيادة 
العقل. ونحن إذ نتلوها معاًً بلا شرح فلأنّّها واضحة، وعلاقتها بزيادة العقل 

شبيهة بعلاقة نظائرها ممّّا تحدثنا عنه آنفاًً.

»يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ أََمِِيرََ اََلْْمُُؤْْمِِنِيِنََ C‏ كََانََ يََقــُولُُ))): »لَاَ يََجْْلِِسُُ فِِي صََدْْرِِ 
اََلْْمََجْْلِِسِِ إِلَِاَّ رََجُُلٌٌ فِِيهِِ ثََلَاَثُُ خِِصََالٍٍ يُُجِِيبُُ إِذََِا سُُــئِلََِ وََيََنْْطِِقُُ إِذََِا عََجََزََ اََلْْقََوْْمُُ 

)))  ورد فــي الكافي: »إنَِّ مِــنْ عَلَامَةِ اَلْعَاقِلِ أَنْ يَكُونَ فِيهِ ثَلَاثُ خِصَالٍ: يُجِيبُ إذَِا سُــئلَِ، 
أْيِ اَلَّذِي فِيهِ صَلَاحُ أَهْلِهِ، فَمَنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ  زَ اَلْقَوْمُ عَنِ اَلْكَلَامِ، وَيُشِــيرُ باِلرَّ َجَ وَيَنْطِقُ إذَِا ع

مِنْ هَذِهِ اَلْخِصَالِ اَلثَّلَاثِ شَيْءٌ فَهُوَ أَحْمَقُ.

	 70



71 	 

عََنِِ اََلْْكََلَاَمِِ وََيُُشِِــيرُُ بِاِلرََّأْْيِِ اََلََّذِِي فِِيهِِ صََلَاَحُُ أََهْْلِِهِِ فََمََنْْ لََمْْ يََكُُنْْ فِِيهِِ شََيْْءٌٌ مِِنْْهُُنََّ 
فََجََلََسََ فََهُُوََ أََحْْمََقُُ«.

»وََقََالََ اََلْْحََسََــنُُ بْْنُُ عََلِِيٍٍّ C: »إِذََِا طََلََبْْتُُمُُ اََلْْحََوََائِجََِ فََاطْْلُُبُُوهََا مِِنْْ أََهْْلِِهََا. 
قِِيلََ: يََا اِبِْْنََ رََسُُــولِِ اََللََّهِِ وََمََنْْ أََهْْلُُهََا؟ قََالََ: اََلََّذِِينََ قََصََّ اََللََّهُُ فِِي كِِتََابِهِِِ وََذََكََرََهُُمْْ 

لَْْبََابِِ{))) قََالََ: هُُمْْ أُُولُُو العُُقُُولِِ«. فََقََالََ: }إِنََِّمَاا يََتََذََكََّرُُ أُُولُُو ا�لْأَ

»وََقََالََ عََلِِيُُّ بْْنُُ الحُُسََيْْنِِ C: »مُُجََالََسََةُُ اََلصََّالِحِِِينََ دََاعِِيََةٌٌ إِلََِى اََلصََّلَاَحِِ، 
ــثْْمََارُُ  ـَاءِِ))) زِِيََادََةٌٌ فِِي اََلْْعََقْْلِِ، وََطََاعََةُُ وُُلَاَةِِ اََلْْعََدْْلِِ تََمََامُُ اََلْْعِِزِِّ، وََاِِ�سِْ وََأََدََبُُ اََلْْعُُلََم�
ذََى  اََلْْمََالِِ))) تََمََامُُ اََلْْمُُرُُوََّةِِ، وََإِرِْْشََادُُ اََلْْمُُسْْتََشِِــيرِِ قََضََاءٌٌ لِحََِقِِّ اََلنِِّعْْمََةِِ، وََكََفُُّ اََ�لْأََ

مِِنْْ كََمََالِِ اََلْْعََقْْلِِ وََفِِيهِِ رََاحََةُُ اََلْْبََدََنِِ عََاجِِلًاً وََآجِِلًاً«.

»يََا هِِشََــامُُ! إِنََِّ اََلْْعََاقِِلََ الّا يُُحََدِِّثُُ مََنْْ يََخََافُُ تََكْْذِِيبََهُُ، وََالَا يََسْْأََلُُ مََنْْ يََخََافُُ 
مََنْْعََهُُ، وََالَا يََعِِدُُ مََا الّا يََقْْدِِرُُ عََلََيْْهِِ، وََالَا يََرْْجُُو مََا يُُعََنََّفُُ بِرََِجََائِهِِِ)))، وََالَا يََتََقََدََّمُُ عََلََى 

مََا يََخََافُُ اََلْْعََجْْزََ عََنْْهُُ« )))

»وََكََانََ أََمِِيرُُ اََلْْمُُؤْْمِِنِيِنََ C  يُُوصِِي أََصْْحََابََهُُ يََقُُولُُ: أُُوصِِيكُُمْْ بِاِلْْخََشْْيََةِِ مِِنََ 
اََللََّهِِ فِِي اََلسِِّــرِِّ وََاََلْْعََلَاَنِيََِةِِ، وََاََلْْعََدْْلِِ فِِي اََلرِِّضََا وََاََلْْغََضََبِِ، وََاََلِاِكْْتِسََِابِِ فِِي اََلْْفََقْْرِِ 
وََاََلْْغِِنََى، وََأََنْْ تََصِِلُُوا مََنْْ قََطََعََكُُمْْ، وََتََعْْفُُوا عََمََّنْْ ظََلََمََكُُمْْ، وََتُُعْْطُُوا)))  عََلََى مََنْْ 

)))  سورة الزمر، الآية: 12.
)))  في الكافي»وآداب العلماء«.

)))  أي استنماؤه بالكسب و التجارة.
))) التعنيف: اللؤم و التوبيخ و التقريع، و المراد أنّ العاقل لا يرجو فوق ما يســتحقّه وما لم 

يستعده.
)))  فــي الكافي»و لا يقدم على ما يخالف فوته بالعجز عنه« أي لا يبادر إلى فعل قبل أوانه 

خوفاً من أن يفوته بالعجز عنه في وقته.
)))  في بعض نسخ المصدر»وتعطفوا«.



ـْراًً، وََقََوْْلُُكُُمْْ ذِِكْْراًً، وََطََبِيِعََتُُكُُمُُ  حََرََمََكُُمْْ، وََلْْيََكُُنْْ نََظََرُُكُُمْْ عََبََراًً، وََصََمْْتُُكُُمْْ فِِك�
اََلسََّخََاءََ)))، فََإِنََِّهُُ الّا يََدْْخُُلُُ اََلْْجََنََّةََ بََخِِيلٌٌ وََالَا يََدْْخُُلُُ اََلنََّارََ سََخِِيٌٌّ«.

»يََا هِِشََامُُ! رََحِِمََ اََللََّهُُ مََنِِ اِسِْْــتََحْْيََا مِِنََ اََللََّهِِ حََقََّ اََلْْحََيََاءِِ، فََحََفِِظََ اََلرََّأْْسََ وََمََا 
ـَى)))، وََعََلِِمََ أََنََّ اََلْْجََنََّةََ  ـَى)))، وََذََكََرََ اََلْْمََوْْتََ وََاََلْْبِل� حََــوََى)))، وََاََلْْبََطْْنََ وََمََا وََع�

مََحْْفُُوفََةٌٌ بِاِلْْمََكََارِِهِِ)))، وََاََلنََّارََ مََحْْفُُوفََةٌٌ بِاِلشََّهََوََاتِِ«.

»يََا هِِشََامُُ! مََنْْ كََفََّ نََفْْسََــهُُ عََنْْ أََعْْرََاضِِ اََلنََّاسِِ أََقََالََهُُ اََللََّهُُ عََثْْرََتََهُُ يََوْْمََ اََلْْقِِيََامََةِِ 
وََمََنْْ كََفََّ غََضََبََهُُ عََنِِ اََلنََّاسِِ كََفََّ اََللََّهُُ عََنْْهُُ غََضََبََهُُ يََوْْمََ اََلْْقِِيََامََةِِ«.

»يََا هِِشََامُُ! إِنََِّ اََلْْعََاقِِلََ الّا يََكْْذِِبُُ وََإِنِْْ كََانََ فِِيهِِ هََوََاهُُ«.

 »يََا هِِشََامُُ! وُُجِِدََ فِِي ذُُؤََابََةِِ))) سََيْْفِِ رََسُُولِِ اََللََّهِِ K أََنََّ أََعْْتََى اََلنََّاسِِ عََلََى 
اََللََّهِِ مََنْْ ضََرََبََ غََيْْرََ ضََارِِبِهِِِ وََقََتََلََ غََيْْرََ قََاتِلِِِهِِ«.

)))  في بعض نسخ المصدر»وإياكم والبخل، وعليكم بالسخاء«.
))) »وما حوى« أي ما حواه الرأس مــن الأوهام والأفكار بأن يحفظها ولا يبديها، ويمكن 
أن يكون المراد ما حواه الرأس من العين والأذن و سائر المشاعر بأن يحفظها عمّا يحرم 

عليه.
))) »وما وعى« أي ما جمعه من الطعام و الشراب بأن لا يكونا من حرام.

))) الاندراس والاضمحلال.
)))  المحفوفــة: المحيطة المــكاره: جمع مكرهة بفتح الراء و ضمها: ما يكرهه الإنســان 
ويشق عليه، و المراد أنّ الجنة محفوفة بما يكره النفس من الأقوال والأفعال فتعمل بها، 
فمن عمل بها دخل الجنة، والنار محفوفة بلذات النفس و شــهواتها، فمن أعطى نفســه 

لذتها و شهوتها دخل النار.
)))  الذؤابة من كلّ شي‏ء: أعلاه، ومن الســيف: علاقته. ومن السوط: طرفه. ومن الشعر: 
ناصيتــه. و عتا يعتو عتــواً، و عتى يعتي عتياً بمعنى واحد، أي اســتكبر و تجاوز الحد، 

والعتو: الطغيان و التجاوز عن الحدود و التجبر.

	 72



73 	 

إيقاظ العقل
العقل نور يغفل الإنسان عنه، فيلّّض بعيداًً في ظلمات جهله، ويغطّّ في 

سبات عميق!

ويبعث اللّّه أنبياءه الكــرام ليثيروا للناس دفائن العقول، ويوقظوهم من 
سباتهم.

إنّّهم في ظلمات الجهل، ويخرجهم الأنبياء إلى نور العقل.

}اللََّهُُ وََلِيُُِّ الََّذِِينََ آمََنُُوا يُُخْْرِِجُُهُُمْْ مِِنََ الظُُّلُُمََاتِِ إِلََِى النُُّورِِ{))).

}كِِتََابٌٌ أََنْْزََلْْنََاهُُ إِلََِيْْكََ لِتُُِخْْرِِجََ النََّاسََ مِِنََ الظُُّلُُمََاتِِ إِلََِى النُُّورِِ{))).

}أََنْْ أََخْْرِِجْْ قََوْْمََكََ مِِنََ الظُُّلُُمََاتِِ إِلََِى النُُّورِِ{))).

وهذا هو دور التذكرة الأساســي الذي يقول عنــه الإمام أمير المؤمنين 
C في ســياق حديثه عن هدف بعث الرسل A: »فََبََعََثََ فِِيهِِمْْ رُُسُُلََهُُ 
وََوََاتََرََ إِلََِيْْهِِمْْ أََنْْبِيََِاءََهُُ، لِيََِسْْــتََأْْدُُوهُُمْْ مِِيثََاقََ فِِطْْرََتِهِِِ، وََيُُذََكِِّرُُوهُُمْْ مََنْْسِِــيََّ نِعِْْمََتِهِِِ، 
وََيََحْْتََجُُّوا عََلََيْْهِِمْْ بِاِلتََّبْْلِِيغِِ، وََيُُثِيِرُُوا لََهُُمْْ دََفََائِنََِ اََلْْعُُقُُولِِ«)))، وقد أشارت آيات 
ـمُّّي  القرآن زهاء )250( مرة إلى هذا الدور العظيم، دور التذكرة، حتى س�

القرآن ذكراًً كما سُُمّّي الرسلو الأكرم K بالذكر وقال ربنا سبحانه:

 }وََمََا تََسْْأََلُُهُُمْْ عََلََيْْهِِ مِِنْْ أََجْْرٍٍ إِنِْْ هُُوََ إِالَّا ذِِكْْرٌٌ لِلِْْعََالََمِِينََ{))).

))) سورة البقرة، الآية: 257.
))) سورة ابراهيم، الآية: 1.
))) سورة ابراهيم، الآية: 5.
))) نهج البلاغة، الخطبة 1.

))) سورة يوسف، الآية: 104.



}وََإِنََِّهُُ لََذِِكْْرٌٌ لََكََ وََلِقََِوْْمِِكََ وََسََوْْفََ تُُسْْأََلُُونََ{))).

ـّر والتعقّّل والتدبّّر وما  والآياتُُ التي تبعث الإنســان نحو النظر والتفك�
أشــبه إضاءاتٌٌ في هذا السبيل، وإذا اســتيقظ العقل من سباته واستثيرت 
دفائنه فإنّّ صاحبه يتجنب نســبةًً كبيرة مــن الأخطاء الجذرية والضلالات 

عنا نبيِِّن فكرةًً أساسية: البعيدة، ومن أجل أن نعرف ذلك َدَ

الصور التي تنعكس على نفوســنا من الحقائــق الخارجية ربما كانت 
مطابقة لها، وربما كانت مخالفة، فلا يمكن الاعتماد عليها والثقة بها.

ـت تقلق البشـرية دومـاًً هـي البحث عن  والمشـكلة الرئيسـية التـي ظل�
ضمانـةٍٍ لمعرفـة مـدى تطابـق مـا نعتقـد أن�ـه حـقٌٌ فـعلًاً، وبتعبيـرٍٍ آخر عن 

طريقـةٍٍ لتن�جـب الخطأ.

ولا شــكّّ أنّّ محاولات البشر لإصلاح )المنطق( قد نجحت جزئيّّاًً منذ 
انتشار الفكر السوفسطائي الجدلي والمنطق الأرسطي الذي جاء ردّّاًً مناسباًً 
له، ثمّّ المتطــورات المحددة التي طرأت عليه، وحتــى المناهج الحديثة 

كالمنطق الرياضي والتجريبي.

إالّا أنّّ الريب لا يزال يحكم عقل البشــر، وذلك لأنّّه لم يفتّّش عن ذات 
العقل الذي يعتبر بمثابة المصباح، إنّّما اكتفى بشــعاعه وجعله بديلًاً عنه، 

ولو عرف المصباح وجعل شعاعه دليلًاً عليه لكفاه ذلك.

وهذا بالضبط هو النهج الإسلامي في المعرفة: وهو اكتشاف المصباح 
أشياء.  من  يضاء  بما  فيه  الإلحاد  وعدم  ضياء،  من  يشّّع  وبما  بالمصباح، 
البشر هذه  فإذا عقل  النور،  إنّّما يكون بفضل  الحقائق  العلم بسائر  أرأيت 

))) سورة الزخرف، الآية: 44.

	 74



75 	 

إنّّما  الحقائق-  العلم بسائر  بالبديهيات -التي هي أصل  أنّّ علمه  الحقيقة 
يكون بفضل النور الإلهي الذي نسميه عقالُا أو علماًً؛ إذا عقل ذلك عرف 

أنّّ الغفلة عن هذا النور ضلال مبين.

الأشياء  كمعرفة  ليست  حوله  ما  يضي ء  الذي  النور  معرفة  إنّّ  بلى، 
بذاته وبما يكشفه من  يُُعرف  النور  تدري لماذا؟ لأنّّ  َوََأَ بالنور،  التي تضاء 
أشياء  مجموعة  وعرفت  عنه  ضللت  بغيره  معرفته  أردت  فإذا  الحقائق، 
مضاءة هي بدورها بذات النور ولم تعرف النور ذاته، كما تورط الفلاسفة 
حين زعموا أنّّ العقل هو البديهيات أو ما يسمى اليوم بالأحكام المسبقة، 
أو هي الصور المنعكسة من الأشياء في صقع الذهن البشري، ولم يسألوا 

أنفسهم كيف يتمّّ علمنا بهذه البديهيات أو بتلك الصور؟

ولأنّّ الصور قــد تكون حقائق وقد تكون إفرازات لحالات نفســية أو 
عصبية أو ما أشــبه -والتي نسميها بالأوهام- فقد وقعوا في إشكالية كبيرة 
لم تنفعهم محاولاتهم العديدة للخروج منها، تلك الإشكالية هي ما الفرق 
بيــن الصور المنبعثة مــن الحقائق الخارجية وتلك الصــور المختلقة من 

الحالات النفسية ودون أن يكون لها أيّّ رصيد من الخارج؟

وأعظم ما في بحوثنا هذه اكتشاف وسيلة للتفريق بين الحقائق التي تنعكس 
علينا وبين الأوهام التي تتزاحم عادة على أفئدتنا، وإذا كنا قد وعينا البصائر 
التي سبقت فإنّّنا نبلغ هذا الهدف بسهولة ونحلّّ تلك الإشكالية، كيف ذلك؟

بالطرق التي ذكّّرنا بها الإسلام ســوف نكتشــف العقل، ونزداد وعياًً به 
وبامتداداتــه وصفاته وصفــات من يتحلّّى به، وهنالك يكون من الســهل 

معرفة أضداده من الجهل والهوى.



فقد ورد في الحديث الشريف عن الإمام الصادق C أنّّه قال: »اِعِْْرِِفُُوا 
اََلْْعََقْْلََ وََجُُنْْدََهُُ وََاََلْْجََهْْلََ وََجُُنْْدََهُُ تََهْْتََدُُوا«))) فيكون هدفنا الأسمى التعرّّف على 
عقولنا بصورة أفضل حتى لا يتشابه علينا شعاع العقل بظلام الجهل الذي 
يحيط به، وحسب تعبير أئمّّة الدين: نميّّز بين العقل والنكراء التي هي شبيهة 
بالعقل، فقد جاء في حديث شريف عن الإمام الصادق C يسأله الراوي 
ويقول له: ما العقل؟ قال: »مََا عُُبِدََِ بِهِِِ اََلرََّحْْمََنُُ وََاُُكْْتُُسِِــبََ بِهِِِ اََلْْجِِنََانُُ«، فقال 
الراوي: فالذي كان في معاوية؟ قال C: »تِلِْْكََ اََلنََّكْْرََاءُُ، تِلِْْكََ اََلشََّــيْْطََنََةُُ، 

وََهِِيََ شََبِيِهََةٌٌ بِاِلْْعََقْْلِِ وََلََيْْسََتْْ بِاِلْْعََقْْلِِ«))).

أقــول: إذا ميّّزنا العقل عن النكراء فهنالــك نكون كمن وجد المصباح 
فاســتضاء بنوره في دياجيــر الظلام، وهكذا كانت آيــات الوحي وبصائر 
المفسّّرين لها لا تني تذكّّرنا بالعقل، وتحفّّز فينا الرغبة فيه، وتحذّّرنا الجهل 

وتنذرنا من مغبة اتباعه.

وهذه النصــوص لا تنفع كلّّ الن�ـّاس، إنّّما تنفع الذين يلقون الســمع 
للشهادة فسَْْيَعون‏ جاهدين لمعرفة العقل، ولا يحجبون أنفسهم بتصوّّرات 

مسبقة عنه فيضلون عنه السبيل.

ويبدو أنّّ نهج الوحي في معرفة العقل يتدرّّج عبر المراحل التالية:

أوّّلًاً: التذكــرة بالعقل، وبأنّّ الإنســان عاقل، وعليــه أن ينتفع بعقله، 
واستفاضت الآيات بهذه الكلمات: }أََفََلَاا تََعْْقِِلُُونََ{)))، }أََفََلَاا تََذََكََّرُُونََ{)))، 

))) الكافي، ج1، ص 21.

))) الكافي، ج1، ص 11.
))) سورة البقرة، الآية: 12.

))) سورة يونس، الآية: 3.

	 76



77 	 

كِِنْْ الَا يََشْْعُُرُُونََ{)))، }أََفََلَاا تََتََفََكََّرُُونََ{))). وقال ربّّنا سبحانه: }وََقََالُُوا  }وََ�لَٰٰ
لََوْْ كُُنََّا نََسْْمََعُُ أََوْْ نََعْْقِِلُُ مََا كُُنََّا فِِي أََصْْحََابِِ السََّعِِيرِِ{)))، وقال سبحانه: }أََمََّنْْ 
خِِآلْآرََةََ وََيََرْْجُُو رََحْْمََةََ رََبِِّهِِ قُُلْْ هََلْْ  هُُوََ قََانِتٌٌِ آنََاءََ اللََّيْْلِِ سََــاجِِدًًا وََقََائِمًًِا يََحْْذََرُُ ا

لْْبََابِِ{))). يََسْْتََوِِي الََّذِِينََ يََعْْلََمُُونََ وََالََّذِِينََ الَا يََعْْلََمُُونََ إِنََِّمََا يََتََذََكََّرُُ أُُولُُو ا�لْأََ

ـىَٰٰ وََالْْبََصِِيرُُ أََمْْ هََلْْ تََسْْــتََوِِي الظُُّلُُمََاتُُ  عْْم� وقال: }قُُلْْ هََلْْ يََسْْــتََوِِي ا�لْأََ
وََالنُُّورُُ{))).

:K ّّوروي عن النبي

»لِكُُِلِِّ شََــيْْءٍٍ آلََةٌٌ وََعُُدََّةٌٌ وََآل�ـةَُُ اََلْْمُُؤْْمِِنِِ وََعُُدََّتُُهُُ اََلْْعََقْْلُُ، وََلِكُُِلِِّ شََــيْْءٍٍ مََطِِيََّةٌٌ 
وََمََطِِيََّةُُ اََلْْمََرْْءِِ اََلْْعََقْْلُُ، وََلِكُُِلِِّ شََــيْْءٍٍ غََايََةٌٌ وََغََايََةُُ اََلْْعِِبََادََةِِ اََلْْعََقْْلُُ، وََلِكُُِلِِّ قََوْْمٍٍ رََاعٍٍ 
ـةَُُ اََلْْمُُجْْتََهِِدِِينََ اََلْْعََقْْلُُ،  ـِي اََلْْعََابِدِِِينََ اََلْْعََقْْلُُ، وََلِكُُِلِِّ تََاجِِرٍٍ بِضََِاعََةٌٌ وََبِضََِاع� وََرََاع�
خِِآلْآرََةِِ اََلْْعََقْْلُُ، وََلِكُُِلِِّ سََفْْرٍٍ فُُسْْطََاطٌٌ يََلْْجََئُُونََ إِلََِيْْهِِ  وََلِكُُِلِِّ خََرََابٍٍ عِِمََارََةٌٌ وََعِِمََارََةُُ اََ

وََفُُسْْطََاطُُ اََلْْمُُسْْلِِمِِينََ اََلْْعََقْْلُُ«))).

:C وروي عن الإمام علي

»فقدُُ العقل فقد الحياة، ولا يقاس إالّا بالأموات«))).

ثانياًً: بيــان صفات العقل وآياتــه، أو بيان جنوده التي هــي في الواقع 

))) سورة البقرة، الآية: 44.
))) سورة الأنعام، الآية: 50.
))) سورة الملك، الآية: 10.

))) سورة الزمر، الآية: 9.
))) سورة الرعد، الآية: 50.

))) أعلام الدين، ج1، 170. ص بحار الأنوار، ج1، ص 95.
))) شرح أصول الكافي، المازندراني ، ج ١، الصفحة ٢٢٣.



إشعاعاته المختلفة، كالعلم والحلم والصبر والشكر وغيرها.

فقد جاء في الحديث المأثور عن الإمام الصادق C: »اِعِْْرِِفُُوا اََلْْعََقْْلََ 
وََجُُنْْدََهُُ وََاََلْْجََهْْلََ وََجُُنْْدََهُُ تََهْْتََدُُوا«))).

وأضاف الإمام C في حديث آخر: »وََإِنََِّمََا يُُدْْرََكُُ اََلْْفََوْْزُُ بِمََِعْْرِِفََةِِ اََلْْعََقْْلِِ 
وََجُُنُُودِِهِِ وََبِمُُِجََانََبََةِِ اََلْْجََهْْلِِ وََجُُنُُودِِهِِ«))).

وفي حديث ثالث عنه C قال: »فََكََانََ مِِمََّا أََعْْطََى اََلْْعََقْْلََ مِِنََ اََلْْخََمْْسََــةِِ 
وََاََلسََّــبْْعِِينََ اََلْْجُُنْْدََ اََلْْخََيْْرُُ وََهُُوََ وََزِِيــرُُ اََلْْعََقْْلِِ، وََجََعََلََ ضِِدََّهُُ اََلشََّــرََّ وََهُُوََ وََزِِيرُُ 

يمََانُُ وََضِِدََّهُُ اََلْْكُُفْْرََ، وََاََلتََّصْْدِِيقُُ وََضِِدََّهُُ اََلْْجُُحُُودََ ....«))). ِ اََلْْجََهْْلِِ، وََاََ�لْإِ

ثالثاًً: تعريف الجهل وجنوده، لأنّّ الــدّّض يعرف بدّّضه))) كما أن الظل 
يكون دليلًاً على الشمس.

:C جاء في الحديث المأثور عن الإمام الصادق

ـَا ظُُلْْمََةٌٌ وََإِدِْْبََارُُهََا  »اََلْْجََهْْلُُ صُُــورََةٌٌ رُُكِِّبََتْْ فِِي بََنِيِ آدََمََ �فـِي اََلدُُّنْْيََا، إِقِْْبََالُُه�
نُُورٌٌ، وََاََلْْعََبْْدُُ مُُتََقََلِِّبٌٌ مََعََهََا كََتََقََلُُّبِِ اََلظِِّلِِّ مََعََ اََلشََّمْْسِِ« ثمّّ قال C: »وََأََدْْنََى 
صِِفََةِِ اََلْْجََاهِِلِِ دََعْْوََاهُُ بِاِلْْعِِلْْمِِ بِلَِاَ اِسِْْــتِحِْْقََاقٍٍ، وََأََوْْسََطُُهُُ جََهْْلُُهُُ بِاِلْْجََهْْلِِ، وََأََقْْصََاهُُ 
جُُحُُودُُهُُ بِاِلْْعِِلْْمِِ، وََلََيْْسََ شََيْْءٌٌ إِثِْْبََاتُُهُُ حََقِِيقََةُُ نََفْْيِهِِِ إِلَِاَّ اََلْْجََهْْلُُ وََاََلدُُّنْْيََا وََاََلْْحِِرْْصُُ، 

))) الكافي، ج1، ص 21.
))) المحاسن، ج1، ص 199.

))) الكافي، ج1، ص 21. راجع كتاب المنطق الإسلامي أصوله ومناهجه، ص 151 تجد 
فيه فصليــن مفصّّلين عن النبي K حول جنود العقــل، وكذلك كتاب بحار الأنوار، 

ج1، كتاب العقل.
))) النصوص التي تفصل القول في العقل تبين أيضا جنود الجهل بالتفصيل فراجع.

	 78



79 	 

فََالْْكُُلُُّ مِِنْْهُُمْْ كََوََاحِِدٍٍ وََاََلْْوََاحِِدُُ مِِنْْهُُمْْ كََالْْكُُلِِّ«))).

رابعــاًً: بيان صفات العاقل ممّّا يجعل الإنســان الواعي يتذكر أنّّها فعلًاً 
ع عنده، والذي  ـُوَدَ صفات حميــدة، ويهتدي بالتالي إلــى ذلك النور الم�
يكشف له حســن تلك الصفات. وكذلك بيان صفات الجاهل لكي يتذكّّر 
الإنســان قبحها، ويتعرّّف على ذلك النور الذي به يبصر قبح تلك الصفات 

وهو العقل.

ـُئل الإمام أمير المؤمنين C فقيل له: صف لنا العاقل. فقال:  فقد س�
»هُُوََ اََلََّذِِي يََضََعُُ اََلشََّــيْْءََ مََوََاضِِعََهُُ«. قيل له: فصــف لنا الجاهل. قال: »قََدْْ 

فََعََلْْتُُ«))) يعني أنّّه الذي لا يضع الشي ء مواضعه.

وعــن النبي K: »إِنََِّ اََلْْعََاقِِلََ مََنْْ أََطََاعََ اََللََّهََ وََإِنِْْ كََانََ ذََمِِيمََ اََلْْمََنْْظََرِِ حََقِِيرََ 
ـهَََ وََإِنِْْ كََانََ جََمِِيلََ اََلْْمََنْْظََرِِ عََظِِيمََ اََلْْخََطََرِِ،  اََلْْخََطََرِِ، وََإِنََِّ اََلْْجََاهِِلََ مََنْْ عََصََى اََلل�

أََفْْضََلُُ اََلنََّاسِِ أََعْْقََلُُ اََلنََّاسِِ«))).

ي C: »غََضََبُُ الجاهِِلِِ في قََولِهِِِ ، وغََضََبُُ العاقِِلِِ في  وقال الإمام عَلَّ
فِِعلِِهِِ«))).

»إِعِْْجََابُُ اََلْْمََرْْءِِ بِنََِفْْسِِهِِ دََلِيِلٌٌ عََلََى ضََعْْفِِ عََقْْلِِهِِ«))).

))) مصباح الشريعة، ص 76-75.
))) نهج البلاغة، حكمة 235.
))) كنز الفوائد، ج1، ص 55.
بحار الانوار/ ج 1 ص 160.

))) كنز الفوائد، ج1، ص 199.
))) الكافي، ج1، ص 27.



»مََنْْ جََانََبََ هََوََاهُُ صََحََّ عََقْْلُُهُُ«))).

وفي حديث مفصل يبيّّن الرســول الأعظم K صفات العقل وجنود 
الجهــل، وعلامــات العاقل وعلامــات الجاهل، وقد شــرحنا جانباًً من 

الحديث في كتاب المنطق الإسلامي: أصوله ومناهجه.    

ر بخطورة إفرازات الهوى من شــهوةٍٍ، أو صفة نفســية  خامســاًً: التذَكَّ
كالكبر، والحقد، والعصبية، والحسد، وما أشبه.

إنّّ هذه الإفرازات هي في الواقع ظلال جنود الجهل، وهي أعداء العقل، 
قال اللّّه ســبحانه: }فََإِنِْْ لََمْْ يََسْْتََجِِيبُُوا لََكََ فََاعْْلََمْْ أََنََّمََا يََتََّبِعُُِونََ أََهْْوََاءََهُُمْْ وََمََنْْ 
أََضََلُُّ مِِمََّنِِ اتََّبََعََ هََوََاهُُ بِغََِيْْرِِ هُُدًًى مِِنََ اللََّهِِ إِنََِّ اللََّهََ الَا يََهْْدِِي الْْقََوْْمََ الظََّالِمِِِينََ{))).

ـَي C: »يََنْْبََغِِي لِلِْْعََاقِِلِِ أََنْْ يََحْْتََرِِسََ مِِنْْ سُُــكْْرِِ اََلْْمََالِِ،  وعن الإمام عل�
وََسُُكْْرِِ اََلْْقُُدْْرََةِِ، وََسُُكْْرِِ اََلْْعِِلْْمِِ، وََسُُكْْرِِ اََلْْمََدْْحِِ، وََسُُكْْرِِ اََلشََّبََابِِ، فََإِنََِّ لِكُُِلِِّ ذََلِكََِ 

رِِيحاًً خََبِيِثََةًً تََسْْلُُبُُ اََلْْعََقْْلََ وََتََسْْتََخِِفُُّ اََلْْوََقََارََ«))).

ـلِِْ اََلْْهََوََى«)))، وقال C: »كََمْْ مِِنْْ عََقْْلٍٍ  وعنه C أياًًض: »عََدُُوُُّ اََلْْعََق�
أََسِِيرٍٍ تََحْْتََ هََوََى أََمِِيرٍٍ«))) وقال C: »اََلْْهََوََى شََرِِيكُُ اََلْْعََمََى«))).

وقــال الإمام الصادق C: »اََلْْجََهْْلُُ فِِي ثََلَاَثٍٍ: اََلْْكِِبْْرِِ، وََشِِــدََّةِِ اََلْْمِِرََاءِِ، 

))) كنز الفوائد، ج1، ص 199.
))) سورة القصص، الآية: 50.

))) عيون الحكم والمواعظ، ص 552.
))) بحار الأنوار، ج75، ص 12.

))) نهج البلاغة، حكمة 211.
))) نهج البلاغة، رسالة 31.

	 80



81 	 

وََاََلْْجََهْْلِِ بِاِللََّهِِ، فََأُُولٰٰئِكََِ هُُمُُ اََلْْخٰٰاسِِرُُونََ «))).

وروي أنّّ رســول اللّّه K مرّّ بمجنونٍٍ فقال: »مََا ل�ـهَُُ؟« فقيل له: إنّّه 
ـنَْْ آثََرََ اََلدُُّنْْيََا عََلََى  ـوََُ مُُصََابٌٌ، إِنََِّمََا اََلْْمََجْْنُُونُُ م� مجنون، فقال K: »بََلْْ ه�

خِِآلْآرََةِِ«))). اََ

وعن الإمام علّّي C: »مََنِِ اِسِْْــتََغْْنََى بِعََِقْْلِِهِِ زََلََّ، وََمََنْْ تََكََبََّرََ عََلََى اََلنََّاسِِ 
ذََلََّ«))).

وقال C: »كََفََى بِاِلْْمََرْْءِِ جََهْْلًاً أََنْْ يََرْْضََى عََنْْ نََفْْسِِهِِ«))).

سادســاًً: التذكرة بدور إبليس وســبله في تضليل البشــر من وساوسه 
وهمزاتــه وغروره وفتنته، وكيــف يلبس الحق بالباطل، ويزّّين للإنســان 
أهــواءه. فواضح أنّّ الإنســان حينما يتقــن معرفة الثغــرات لا يقع فيها، 
ر من خطوات الشــيطان ومكره وكيده وغروره  وكثير من آيات الذكر تحَذَّ
ووساوســه، كذلك حينما يقصّّ علينا ربّّنا كيف هلك السابقون بضلالهم، 
وكيف سوّّلت لهم أنفسهم خطاياهم وزيّّن لهم الشيطان ما كانوا يعملون، 

فإنّّه يعلّّمنا كيف نتنّّجب مزالق الهاوية، ومداخل الضلال والانحراف.

كِِنََّكُُمْْ فََتََنْْتُُمْْ  ـىَٰٰ وََ�لَٰٰ قال اللّّه ســبحانه: }يُُنََادُُونََهُُمْْ أََلََمْْ نََكُُنْْ مََعََكُُمْْ قََالُُوا بََل�
مََانِيُُِّ حََتََّىٰٰ جََاءََ أََمْْرُُ اللََّهِِ وََغََرََّكُُمْْ بِاِللََّهِِ  أََنْْفُُسََكُُمْْ وََتََرََبََّصْْتُُمْْ وََارْْتََبْْتُُمْْ وََغََرََّتْْكُُمُُ ا�لْأََ

الْْغََرُُورُُ{))).

))) الاختصاص، ص 244.
))) روضة الواعظين، ج1، ص 4.

))) الكافي، ج1، ص 29.
))) عيون الحكم والمواعظ، ص 385.

))) سورة الحديد، الآية: 14.



وقال ســبحانه: }وََإِمََِّا يََنْْزََغََنََّكََ مِِنََ الشََّــيْْطََانِِ نََزْْغٌٌ فََاسْْــتََعِِذْْ بِاِللََّهِِ إِنََِّهُُ هُُوََ 
السََّمِِيعُُ الْْعََلِِيمُُ{))).

وعن النبي الأعظــم K أنّّه قال لرجــلٍٍ يحذّّره من أعدائــه: »وََأََمََّا 
ـَإِذََِا أََتََاكََ فََقََالََ: مََاتََ اِبِْْنُُكََ، فََقُُلْْ: إِنََِّمََا  أََعْْدََاؤُُكََ مِِنََ اََلْْجِِنِِّ فََإِبِْْلِِيسُُ وََجُُنُُودُُهُُ، �ف
حْْيََاءُُ لِيََِمُُوتُُوا وََتََدْْخُُلُُ بََضْْعََةٌٌ مِِنِِّي اََلْْجََنََّةََ إِنََِّهُُ لََيََسُُرُُّنِيِ، فََإِذََِا أََتََاكََ وََقََالََ:  خُُلِِقََ اََ�لْأََ
ـلُْْ: اََلْْحََمْْدُُ لِلََِّهِِ اََلََّذِِي أََعْْطََى وََأََخََــذََ وََأََذْْهََبََ عََنِِّي اََلزََّكََاةََ  قََدْْ ذََهََبََ مََالُُكََ، فََق�
فََلَاَ زََكََاةََ عََلََيََّ، وََإِذََِا أََت�ـَاكََ وََقََالََ لََكََ: اََلنََّاسُُ يََظْْلِِمُُونََكََ وََأََنْْتََ الّا تََظْْلِِمُُ، فََقُُلْْ: 
إِنََِّمََا اََلسََّــبِيِلُُ  يََوْْمََ اََلْْقِِيََامََةِِ عََلََى اََلََّذِِينََ يََظْْلِِمُُونََ اََلنّٰٰاسََ  وََمٰٰا عََلََى اََلْْمُُحْْسِِــنِيِنََ 
مِِنْْ سََبِيِلٍٍ، وََإِذََِا أََتََاكََ وََقََالََ لََكََ: مََا أََكْْثََرََ إِحِْْسََانََكََ، يُُرِِيدُُ أََنْْ يُُدْْخِِلََكََ اََلْْعُُجْْبََ، 
فََقُُلْْ: إِسََِاءََتِيِ أََكْْثََرُُ مِِنْْ إِحِْْسََانِيِ، وََإِذََِا أََتََاكََ وََقََالََ لََكََ: مََا أََكْْثََرََ صََلَاَتََكََ، فََقُُلْْ: 
غََفْْلََتِيِ أََكْْثََرُُ مِِنْْ صََلَاَتِيِ، وََإِذََِا قََالََ لََكََ: كََمْْ تُُعْْطِِي اََلنََّاسََ؟ فََقُُلْْ: مََا آخُُذُُ أََكْْثََرُُ 
ـنَْْ يََظْْلِِمُُكََ، فََقُُلْْ: مََنْْ ظََلََمْْتُُهُُ أََكْْثََرُُ، وََإِذََِا  مِِمََّا أُُعْْطِِي، وََإِذََِا قََالََ لََكََ: مََا أََكْْثََرََ م�

أََتََاكََ وََقََالََ لََكََ: كََمْْ تََعْْمََلُُ، فََقُُلْْ: طََالََمََا عََصََيْْتُُ«))).

))) سورة فصلت، الآية: 36.
))) تحق العقول، ص 23.

	 82



83 	 

خصلاة القول

لو لم يخطئ الإنسان في منهج معرفة العقل، ولم يتبع سبل الضلال التي 
اتّّبعها الفلاســفة في تعريفه بالتصوّّرات التي هي موهومات تحجبنا عنه، 
وإنّّما اتّّبع منهج الوحي في معرفته بآياته، بحيث يجعل الحقائق التي تضاء 
بنور العقل والعلم دليله إليه ولا يجعلها هي العقل، وهكذا يجعل الصفات 

التي يتحلّّى بها العاقل دليلًاً على العقل، ولا يزعم أنّّها بذاتها العقل.

أقول: لو لم يخطئ الإنسان في المنهج فإنّّه يكتشف عقله بعقله، ويزداد 
ثقةًً به وبأحكامه، ويؤتى فرقاناًً يميّّز بين الوهم والوسوســة والظنّّ والهوى 

والجهل، وبين العلم والعقل والحكمة والرشد))).

))) هذه هي البصيرة التي بسطناها في كتابنا المنطق الإسلامي أصوله ومناهجه.





 C شرح خطبة الإمام الرضا
في معرفة التوحيد

3





 C شرح خطبة الإمام الرضا 
في معرفة التوحيد

ما هو المذهب الصحيح الــذي يهدينا إليه العقــل، ويذكّّرنا به القرآن 
والنبي K وأهل البيت A؟ إنّّه يتلخص في النقاط التالية:

1- أنّّ العاَلَم المحيط بنا حق، وليس مجرد خيال.   

2- أنّّ لهذا العالم ربّّاًً خلقه وقدّّره ودبّّر أموره.

يَْْغَر اللّّه، وأنّّهما سمتان مختلفتان بذاتهما،  يَْْغَر خلقه وخلقه  3- أنّّ اللّّه 
فبينما الخلق عاجز ومحدود ومتغيّّر وعدمــي ومظلم الذات، فإنّّ الخالق 

قادر لا متناه وقيّّوم وهو نور السموات والأرض.

ومعلوم الفرق الكبير بين هذه النظرة وبين النظريات الفلسفية الأحادية 
التــي لا تعترف إالّا بنوع واحد مــن الوجود، حيث تزعــم أنّّ الكثرة التي 
نشاهدها في‏ الموجودات، والتعددية التي نؤمن بها بين الخالق والمخلوق، 

ما هي إالّا سوى مراتب وتطوّّرات لذات الوجود الواحد.

حيث إنّّنا نرى الاختلاف بين الخالق والمخلوق ذاتياًً وكبيراًً وحاســماًً، 
ولا يمكن أن يصبح المخلوق خالقاًً، أو الحادث قديماًً، أو المحدود مطلقاًً.

1- فالله سبحانه: نور أزلي، لا تحويه الحدود، ولا تقيّّده القيود، وذاته 



الكمال المطلق، فبذاته: عالم حي قيوم وقادر، وهو الحق بذاته، أحديٌٌّ لا 
شريك له ولا شبيه.

2- والمخلوق: ذات مظلم بذاته، محدود، غير مســتقل بنفسه، وجوده 
باللّّه، وواقعيته باللّّه، وكمالاته باللّّه.

والنصوص التي تدلّّنا على هذه الحقائق لا تحصى في الكتاب والسنة، 
بل آيــات الذكر الحكيم وكلمات الهداة المعصومين A كلّّها شــاهدة 
عليهــا، لو لم نحمّّلها تفســيرات متكلّّفــة بهدف الجمع بينهــا وبين آراء 

الفلاسفة قسراًً وزوراًً.

وفيما يلي نذكر بعاًًض قليلًاً منها على أن نسترشد بها إلى سائر النصوص 
المباركة.

أوّّلًاً: حين نســمع كلمة )الحق( يتبادر إلى أذهاننا ما يعاكس ذلك، وهو 
العــدم والالّا واقعية والالّا تحقق، والآيات القرآنية تذكّّرنا بأنّّ الســماوات 

والأرض قد خلقت بالحق وأنّّ خلقها ليس باطلًاً، يقول ربّّنا سبحانه:

عِِالَابِيِنََ * مََا خََلََقْْنََاهُُمََآ إِالَّا  }وََمََا خََلََقْْنََا السََّــمََاوََاتِِ وََالَأَرْْضََ وََمََا بََيْْنََهُُمََا 
بِاِلْْحََقِِّ وََلََكِِنََّ أََكْْثََرََهُُمْْ الَا يََعْْلََمُُونََ {))).

}مََا خََلََقْْنََا السََّمََاوََاتِِ وََالَأَرْْضََ وََمََا بََيْْنََهُُمََآ إالَّا بِاِلْْحََقِِّ وََأََجََلٍٍ مُُسََمًًّى{)))

.(((} }وََمََا خََلََقْْنََا السََّمََآءََ وََالَأَرْْضََ وََمََا بََيْْنََهُُمََا بََاطِِالًا

))) سورة الدخان: الآية: 38- 39.
))) سورة الأحقاف، الآية: 3.

))) سورة ص،  الآية: 27.

	 88



89 	 

}رََبََّنََا مََا خََلََقْْتََ هذََا بََاطِِالًا سُُبْْحََانََكََ فََقِِنََا عََذََابََ النََّارِِ{))). 

ثانياًً: إنّّ لفظــة القيّّوم التي تتكرر في الآيات صريحــة في أنّّ باللّّه قيام 
السموات والأرض، وأن لولا إذنه إمساكه إياهما إذاًً لزالتا، قال ربّّنا سبحانه:

}وََمِِنْْ ءََايََاتِهِِِ أََن تََقُُومََ السََّمََآءُُ وََالَأَرْْضُُ بِأََِمْْرِِهِِ {))).

}اللََّهُُ لآ إِلََِهََ إِالَّا هُُوََ الْْحََيُُّ الْْقََيُُّومُُ الَا تََأْْخُُذُُهُُ سِِنََةٌٌ وََالَا نََوْْمٌٌ ..... وََسِِعََ كُُرْْسِِيُُّهُُ 
السََّمََاوََاتِِ وََالَأَرْْضََ وََالَا يََؤُُودُُهُُ حِِفْْظُُهُُمََا وََهُُوََ الْْعََلِِيُُّ الْْعََظِِيمُُ{))).

}وََيُُمْْسِِكُُ السََّمآءََ أََن تََقََعََ عََلََى ارْْلاضِِ إِالَّا بإِذِْْنِهِِِ{))).

ثالثاًً: إنّّ آيات التســبيح والتقديس -وهي بالمئات في القرآن الكريم- 
يَْْغَره، وليس بينه وبين خلقه تشــابه،  يَْْغَر خلقه، وخلقه  صريحة في أنّّ اللّّه 
وفي أنّّه ليس كمثله شــي ء، وأنّّه تعالى عن وصف القائلين، وأنّّه لا تدركه 
الأبصــار، وأنّّه ليس له كفواًً أحد، وأنّّه الحــي، وأنه لا إله إالّا هو، فالآيات 

كلّّها صريحة في أنّّه خلوٌٌ من خلقه وخلقه خلو منه، سبحانه وتعالى.

قال ربّّنا سبحانه:

}وََتََرََى الْْمََلَآَئِكََِةََ حََآفِِّينََ مِِنْْ حََوْْلِِ الْْعََرْْشِِ يُُسََبِِّحُُونََ بِحََِمْْدِِ رََبِِّهِِمْْ{)))‏

}وََاذْْكُُر رََبََّكََ كََثِيِرََاًً وََسََبِِّحْْ بِاِلعََشِِيِِّ وََاْْلِإِبْْكََارِِ {))).

))) سورة آل عمران، الآية: 191.
))) سورة الروم، الآية: 25.

))) سورة البقرة، الآية: 255.
)))  سورة الحج، الآية: 65.
))) سورة الزمر، الآية: 75.

))) سورة آل عمران، الآية: 41.



}وََتََوََكََّلْْ عََلََى الْْحََيِِّ الََّذِِي الَا يََمُُوتُُ وََسََبِِّحْْ بِحََِمْْدِِهِِ{)))‏.

}فََسُُبْْحََانََ اللََّهِِ رََبِِّ الْْعََرْْشِِ عََمََّا يََصِِفُُونََ{))). 

}فََسُُبْْحََانََ الََّذِِي بِيََِدِِهِِ مََلََكُُوتُُ كُُلِِّ شََيْْءٍٍ وََإِلََِيْْهِِ تُُرْْجََعُُونََ{))). 

}وََقََالُُوا اتََّخََذََ الرََّحْْمنُُ وََلََداًً سُُبْْحََانََهُُ بََلْْ عِِبََادٌٌ مُُّكْْرََمُُونََ{))). 

}تُُسََبِِّحُُ لََهُُ السََّمََاوََاتُُ السََّبْْعُُ وََالَأَرْْضُُ وََمََن فِِيهِِنََّ وََإِنِ مِِن شََيْْءٍٍ إِالَّا يُُسََبِِّحُُ 
بِحََِمْْدِِهِِ وََلََكِِن الَّا تََفْْقََهُُونََ تََسْْبِيِحََهُُمْْ إِنََِّهُُ كََانََ حََلِِياًًم غََفُُوراًً{))). 

}لََيْْسََ كََمِِثْْلِِهِِ شََيْْءٌٌ وََهُُوََ السََّمِِيعُُ الْْبََصِِيرُُ{))). 

وهكذا يذكّّرنا القرآن أنّّ الملائكة -وهم عباد الرحمن المكرمون- يسبحون 
بحمد ربّّهم، إيذاناًً بأنّّهم ليســوا بنات اللّّه ولا منفصلين عن ذاته وسبحانه.

ويأمرنا القرآن بأن نســبّّح اللّّه بالعشــي والإبكار حتى لا نشبّّهه بخلقه، 
وحتى تبعد عنه صفة المخلوقين.

ويقدّّس القرآنُُ رَبَّ العزة عن صفة الواصفين الذين ينظرون إلى أسماء 
ربّّهم بمنظار أنفســهم، ويشــبّّهونه ســبحانه بخلقه، ويذكّّرنا بأنّّ اللّّه بيده 
ملكوت كلّّ شي ء، فهو الذي يملك ذات كلّّ شيءٍٍ، فإذاًً؛ لا يمكن أن يكون 

مثل أيّّ شي ء.

))) ‏ سورة الفرقان، الآية: 58.
))) سورة الأنبياء، الآية: 22.

))) سورة يس، الآية: 83.
))) سورة الأنبياء، الآية: 26.

))) سورة الإسراء، الآية: 44.
))) سورة الشورى، الآية: 11.

	 90



91 	 

ويقدّّس الذكرُُ الحكيم رَبَّ العالمين عن التسلسل الهرمي في الوجود، 
أو بتعبير آخر الولادات المتسلسلة )كالعقول العشرة(، ويتبيّّن أنّّ كلّّ ذوي 

العقول هم عباد مكرمون.

ويذكّّرنا: بأن كلّّ شــي ء ينادي بعجزه، وبأنّّه لا يشبه خالقه، وكلّّ شي ء 
يسبّّح بحمد اللّّه بالرغم من أنّّنا لا نفقه تسبيحهم.

ويقرّّر ببلاغة نافذة أنّّه ليس كمثله شي ء، وكفى به بياناًً.

وكلمات الرســول K والمعصومين من أهل بيته A تفسّّر آيات 
الذكر هذه ببيان بليغ، وتذكّّر بحقائق اليقين، وأنّّ اللّّه تعالى أحد صمد ليس 

له كفو وليس كمثله شي ء، وإليك طائفة منها:

روي عن رسول الله K أنّّه قال:

»مََا عََرََفََ اََللََّهََ مََنْْ شََبََّهََهُُ بِخََِلْْقِِهِِ«))).

:C وجاء في حديث عن الإمام علي

»تََوْْحِِيدُُهُُ تََمْْيِيِزُُهُُ مِِنْْ خََلْْقِِهِِ، وََحُُكْْمُُ اََلتََّمْْيِيِزِِ بََيْْنُُونََةُُ صِِفََةٍٍ الّا بََيْْنُُونََةُُ عُُزْْلََةٍٍ«))).

وهكــذا يصرّّح الإمام علي C بأنّّ هناك ســنخين في عالم التحقّّق: 
ســنخ الخالق وســنخ المخلوق، وهما لا يتشــابهان، ولعل مــراد الإمام 
علي C بقوله:»بََيْْنُُونََةُُ صِِفََة« أنّّ أســماء اللّّه تعالى وصفاته مختلفة عن 

أسماء وصفات مخلوقيه، ممّّا يدلّّ على أنّّهما نوعان مختلفان بالذات.

:C وجاء في حديث مأثور عن الإمام الباقر

))) التوحيد، ص 47.
))) الاحتجاج، ج1، ص 201.



»إِنََِّ اََللََّهََ خِِلْْوٌٌ مِِنْْ خََلْْقِِهِِ وََخََلْْقََهُُ خِِلْْوٌٌ مِِنْْهُُ، وََكُُلُُّ مََا وََقََعََ عََلََيْْهِِ اِسِْْمُُ شََيْْءٍٍ فََهُُوََ 
مََخْْلُُوقٌٌ مََا خََلَاَ اََللََّهََ«))).

وجاء في حديث مأثور عن الإمام الصادق C إنه قال:

»مََنْْ شََبََّهََ اََللََّهََ بِخََِلْْقِِهِِ فََهُُوََ مُُشْْــرِِكٌٌ، إِنََِّ اََللََّهََ تََبََارََكََ وََتََعََالََى الّا يُُشْْبِهُُِ شََيْْاًًئ وََالَا 
يُُشْْبِهُُِهُُ شََيْْءٌٌ، وََكُُلُُّ مََا وََقََعََ فِِي اََلْْوََهْْمِِ فََهُُوََ بِخِِِلَاَفِِهِِ«))).

وتبيّّن بعــض النصوص المفصّّلة أدلّّة هذه الحقيقة، ونذكر نصّّاًً واحداًً، 
منها، وهو مســتهلّّ خطاب الإمام الرضا C في حشــد من علماء ذلك 
العصر الذي تميّّز بانتشار الأفكار الفلسفية المنحرفة، ويوضّّح الإمام -عبر 
كلمات بليغة ومفصّّلــة- حقيقَةَ مباينة الخالق عن الخلق بذاته ســبحانه، 
وأنّّهما نوعان لا يقاس الواحد بالآخر، وأنّّ وهم البشــر الذي يريد أن يشبّّه 

خالقه بنفسه ضلالة كبرى.

ـّل فقراته، وننهل من  دعنا نقرأ معاًً خطــاب الإمام الرضا C ونتأم�
علمه))): فقال له بنو هاشــم: يا أبا الحســن اصعد المنبر وانصب لنا علماًً 
نعبــد اللّّه تعالى عليه، فصعد C المنبر، فقعــد ملياًً لا يتكلّّم مطرقاًً، ثمّّ 
انتفض انتفاضة واســتوى قائمــاًً وحمد اللّّه وأثنى عليــه وصلى على نبيّّه 

))) الكافي، ج1، ص 82. التوحيد، ص 105.
))) التوحيد، ص 80.

))) جاء في كتاب التوحيد، ص 34، وفي كتاب عيون أخبار الرضا، ج1، ص 149. حديثٌ 
 C مأثور عن القاسم بن أيوب العلوي: إنّ المأمون العباسي لمّا أراد أن يستعمل الرضا
جَمَعَ بني هاشم فقال: إنّي أريد أن استعمل الرضا على هذا الأمر من بعدي، فحسده بنو 
هاشــم وقالوا: نوّلي رجلًا ليس له بصر)ولعل الصحيح بصيرة( بتدبير الخلافة! فابعث 
إليه يأتنِا فترى من جهله ما تستدلّ به عليه، فبعث إليه فأتاه. وساق الحديث حسبما ننقله 

في المتن.

	 92



93 	 

وأهل بيته ثمّّ قال:

أوّّل معرفة الله
»أََوََّلُُ عِِبــَادََةِِ اََللََّهِِ مََعْْرِِفََتُُهُُ)))، وََأََصْْلُُ مََعْْرِِفََةِِ اََللََّهِِ تََوْْحِِيدُُهُُ، وََنِظََِامُُ تََوْْحِِيدِِ اََللََّهِِ 
ـهَََادََةِِ اََلْْعُُقــُولِِ أََنََّ كُُلََّ صِِفََةٍٍ وََمََوْْصُُوفٍٍ مََخْْلُُوقٌٌ)))،  نََفْْيُُ اََلصِِّفََاتِِ عََنْْهُُ)))، لِـشَ
ـهَََادََةِِ كُُلِِّ مََخْْلُُوقٍٍ أََنََّ لََهُُ خََالِقِاًً لََيْْسََ بِصِِِفََةٍٍ وََالَا مََوْْصُُوفٍٍ)))، وََشََهََادََةِِ كُُلِِّ  وََـشَ
صِِفََةٍٍ وََمََوْْصُُوفٍٍ بِاِلِاِقْْتِرََِانِِ، وََشََــهََادََةِِ اََلِاِقْْتِرََِانِِ بِاِلْْحََدََثِِ، وََشََــهََادََةِِ اََلْْحََدََثِِ 
ـهَََ عََرََفََ مََنْْ عََرََفََ  زََلِِ اََلْْمُُمْْتََنــعِِِ مِِنََ اََلْْحََدََثِِ)))، فََلََيْْسََ اََلل� بِاِلِاِمْْتِنِــَاعِِ مِِنََ اََ�لْأََ
بِاِلتََّشْْــبِيِهِِ ذََاتََهُُ، وََالَا إِيََِّاهُُ وََحََّدََ مََنِِ اِكِْْتََنََهََهُُ، وََالَا حََقِِيقََتََهُُ أََصََابََ مََنْْ مََثََّلََهُُ، وََالَا بِهِِِ 
صََدََّقََ مََنْْ نََهََّاهُُ، وََالَا صََمََدََ صََمْْدََهُُ مََنْْ أََشََــارََ إِلََِيْْهِِ، وََالَا إِيََِّاهُُ عََنََى مََنْْ شََبََّهََهُُ، وََالَا 

لََهُُ تََذََلََّلََ مََنْْ بََعََّضََهُُ، وََالَا إِيََِّاهُُ أََرََادََ مََنْْ تََوََهََّمََهُُ«.

))) فمــن لا يعرف الله كيف يعبده؟ علماً بأنّ عبادة القلوب بالتوجّه إلى اللّه والتســليم له 
أعظم من عبادة الجوارح.

))) لعل مراده بكلمة )نظام( ما يؤدي إلى توحيد اللّه، وبتعبير آخر: منهج علم التوحيد.
)))  فالصفة الزاهدة على الموصوف، دليل التركيب، والعبارات التالية شــرح لهذه العبارة 

فيما يبدو.
))) لعلّ مراده على ما بيّنه العلامة المجلســي بقوله في تفســير هذه الفقــرة: أنّ كلّ صفة 
وموصوف لا بــد أن يكونا مخلوقين، إذ الصفة محتاجة إلى الموصوف لقيامها به، وهو 
ظاهــر، والموصوف محتاج إلى الصفة في كماله، والصفــة غيره وكلّ محتاج إلى الغير 
ممكن، فلا يكون شي‏ء منهما واجباً، ولا المركب منهما، فثبت احتياجهما إلى علّة ثالثة، 

ليس موصوف ولا صفة وإلّّا لعاد المحذور، بحار الأنوار، ج4، ص 231.
)))  لعل مــراده أن الاقتران دليل التركيب، والتركيب دليــل الحدوث، أو الحاجة إلى من 
يركــب المركب، وهو بالتالي دليل واضح على أنّه مصنــوع مخلوق، إن علمنا بتركيب 
الأشــياء هو الذي هدانا إلى حاجتها إلى خالق غير مركب، فكيف نفترض التركيب في 

الخالق.



المنهج الصابئ لمعرفة اللّّه تعالى
»كُُلُُّ مََعْْرُُوفٍٍ بِنََِفْْسـِـِهِِ مََصْْنُُوعٌٌ))) وََكُُلُُّ قََائِمٍٍِ فِِي سِِوََاهُُ مََعْْلُُولٌٌ))) بِصُُِنْْعِِ اََللََّهِِ 

يُُسْْتََدََلُُّ عََلََيْْهِِ)))، وََبِاِلْْعُُقُُولِِ يُُعْْتََقََدُُ مََعْْرِِفََتُُهُُ، وََبِاِلْْفِِطْْرََةِِ تََثْْبُُتُُ حُُجََّتُُهُُ)))«.

الحجاب الذاتي بين الخالق والخملوق
»خََلْْقُُ اََللََّهِِ اََلْْخََلْْقََ حِِجََابٌٌ بََيْْنََهُُ وََبََيْْنََهــُمْْ، وََمُُبََايََنََتُُهُُ إِيََِّاهُُمْْ مُُفََارََقََتُُهُُ إِنِِِّيََّتََهُُمْْ))) 
وََاِبِْْتِدََِاؤُُهُُ إِيََِّاهُُمْْ دََلِيِلُُهُُمْْ عََلََى أََنْْ الّا اِبِْْتِدََِاءََ لََهُُ لِعََِجْْزِِ كُُلِِّ مُُبْْتََدََأٍٍ عََنِِ اِبِْْتِدََِاءِِ غََيْْرِِهِِ«.

))) الشــي‏ء الذي يعرف ذاته لا يمكــن أن يكون صانعاً إذ العلم يحيــط به بينما الخالق لا 
محدود ولا متناهٍ فلا يحيط بذاته علم، ويبدو أن مراده من كلمة)بنفسه( هو)ذاته(.

))) )الشي‏ء الذي يقوم بغيره، ويســتوي بسواه، يتكئ على ما عداه، فإنه معلول، ولا يكون 
بالتالي خالقاً، ومن أجل أن نعرف اللّه لابد أن نقدسه من معرفة ذاته، ونسبحه من القيام 

بغيره.
- وحســبما يقول العلامة المجلســي: فإنّ هذه الجملة تنفي نظرية الحلول الصوفية )بحار 

الأنوار، ج4، ص 233(.
))) بعد أن نفى الإمام المعرفة بالتشبيه والاكتناه، أثبت المعرفة بالآيات.

))) الأداة التي تحفظ معرفة اللّه هي العقل بينما حجة اللّه تثبت بفطرة التوحيد التي فطر اللّه 
الخلق عليها في عالم الذر والميثاق وهي مقدمة زمنياً على العقول إذ تثبت الفطرة حجة 

اللّه تعالى، ثمّ تعتقد العقول معرفته.
))) لأن اللّــه تعالى خلق الخلائق، ولأنّه ابتدعهم، ووهــب الوجود له فإنّه محتجب عنهم 
حيث إنّــه كان الخالق، وكانوا مخلوقين فهما إذاً ســنخين بالــذات، نوعين متمايزين 

بأنفسهما.
- يقول العلامة المجلسي وهو يشرح هذه الفقرة: )أي كونه خالقاً وأن الخالق لا يكون بصفة 
المخلوق، ويكــون مبائناً له في الصفات،)كون ذلك( صار ســبباً لاحتجابه عن الخلق 
فلا يدركونه بحواســهم ولا عقولهم، والحاصل: إن كماله ونقص مخلوقيه حجاب بينه 

وبينهم(. )بحار الأنوار، ج4، ص 233(.
- وهكذا: »مفارقة اللّه لخلقه ليســت بالمكان بل بالأبنية والذاتية، فهو من ســنخ وهم من 

سنخ آخر«.

	 94



95 	 

الأدوات دليل العجز
دََوََاتِِ بِفََِاقََةِِ  ـَى أََنْْ الّا أََدََاةََ فِِيــهِِ )))، لِشََِــهََادََةِِ اََ�لْأََ ـُمْْ دََلِيِلٌٌ عََل� »وََ أََدْْوُُهُُ إِيََِّاه�

اََلْْمُُتََأََدِِّينََ«))).

أسماهؤ تعبير
ـةٌٌَ، وََكُُنْْهُُهُُ تََفْْرِِيقٌٌ بََيْْنََهُُ وََبََيْْنََ  »وََأََسْْــمََاؤُُهُُ تََعْْبِيِرٌٌ، وََأََفْْعََالُُهُُ تََفْْهِِيمٌٌ، وََذََاتُُهُُ حََقِِيق�
ـوََِاهُُ )))، فََقََدْْ جََهِِلََ اََللََّهََ مََنِِ اِسِْْــتََوْْصََفََهُُ، وََقََدْْ  خََلْْقِِهِِ)))، وََغََيُُورُُهُُ تََحْْدِِيدٌٌ لِمََِا ـسِ
تََعََدََّاهُُ مََنِِ اِشِْْتََمََلََهُُ)))، وََقََدْْ أََخْْطََأََهُُ مََنِِ اِكِْْتََنََهََهُُ، وََمََنْْ قََالََ: كََيْْفََ؟ فََقََدْْ شََبََّهََهُُ)))، 
ـهَُُ، وََمََنْْ قََالََ: مََتََى؟ فََقََدْْ وََقََّت�ـهَُُ، وََمََنْْ قََالََ: فِِيمََ؟ فََقََدْْ  ـنَْْ قََالََ: لِمََِ؟ فََقََدْْ عََل� وََم�
ـَالََ: إِلَِاَمََ، فََقََدْْ نََهََّاهُُ، وََمََنْْ قََالََ: حََتََّامََ، فََقََدْْ غََيََّاهُُ، وََمََنْْ غََيََّاهُُ فََقََدْْ  ضََمََّنََهُُ، وََمََنْْ ق�

))) أي أنّ الرب جعل الخلق محتاجاً أي الأداة، كان ذلك دليل على أنّه لا أداة له سبحانه.
))) لعل مراده من يملك الأدوات.

))) فأســماء اللّه لا تدل على وجود أجزاء له، بل إنّما هي تعبير عن ذات واحد، أحد صمد، 
كما أن أفعاله تفهمنا بأنه الخالق الرازق.

وهكذا ذاته حقيقة، أي حق يســتحق أن يسمى حقاً، لأنّه لا يقوم بغيره ولا يبتدئ بسواه 
سبحانه.

أما كنهه فهو إبعاده عن مشابهة المخلوقين.
))) أي أن فهــم غيرية اللّه تعالى، ومغايرته هو تحدي ما ســوى اللّــه تعالى، وفهم عبودية 
ما ســوى اللّه ومخلوقيته وعجزه، وهكذا كلما تعمقنا في فهم محدودية الخلق وعجزه 

وضعفه، كلما عرفنا اللّه سبحانه.
))) فمن طلب وصف كنه اللّه تعالى ومعرفة كيفيته فقد جهل اللّه تعالى، لأنه لا يعرف كنهه 
ولا كيــف له، ومن أحاط برأيه- علماً بربه فقد تجاوز إلى غيره، فليس اللّه اشــتمل إنما 

اشتمل مخلوقاً والاشتمال هو التلفف بالثوب.
))) فيما يلي تأكيد على الفقرات الســابقة وأنّ أســئلة مثل كيف، ولم ومتى، وفيم، وإلامَ، 
وحتّام، وما أشبه تليق بالمخلوقين، أمّا الخالق فهذه الأسئلة لا تناله، لأنّه لا شبه له يعرف 

كيفه، ولا علّة له ولا وقت ولا جزء ولا نهاية ولا غاية.



غََايََاهُُ، وََمََنْْ غََايََاهُُ فََقََدْْ جََــزََّأََهُُ ، وََمََنْْ جََزََّأََهُُ فََقََدْْ وََصََفََهُُ، وََمََنْْ وََصََفََهُُ فََقََدْْ أََلْْحََدََ 
فِِيهِِ«))).

لا يتيّّغر بتغيير الخملوقين
»لَاَ يََتََغََيََّرُُ اََللََّهُُ بِاِنْْغِِيََارِِ اََلْْمََخْْلُُوقِِ، كََمََا الّا يََنْْحََدُُّ بِتََِحْْدِِيدِِ اََلْْمََحْْدُُودِِ«))).

لا تعطيل ولا تشبيه
»أََحََدٌٌ الّا بِتََِأْْوِِيلِِ عََدََدٍٍ، ظََاهِِرٌٌ الّا بِتََِأْْوِِيلِِ اََلْْمُُبََاشََرََةِِ، مُُتََجََلٍٍّ الّا بِاِسْْتِهِْْلَاَلِِ رُُؤْْيََةٍٍ، 
ـنٌٌِ الّا بِمُُِزََايََلََةٍٍ، مُُبََايِنٌٌِ الّا بِمََِسََــافََةٍٍ، قََرِِيبٌٌ الّا بِمُُِدََانََاةٍٍ، لََطِِيفٌٌ الّا بِتََِجََسُُّــمٍٍ،  بََاط�
ـدَِِّرٌٌ الّا بِجََِوْْلِِ فِِكْْرََةٍٍ، مُُدََبِِّرٌٌ الّا  مََوْْجُُــودٌٌ الّا بََعْْدََ عََدََمٍٍ، فََاعِِلٌٌ الّا بِاِضْْطِِرََارٍٍ)))، مُُق�

))) فمن جعل اللّه تعالى غاية، جعله يشترك مع المخلوق في الغاية )غاياه( وصح أن يقال: 
إن له غايته قبل غاية فلان وبعد فلان، وهكذا لم يعرفه ســبحانه، لأنّه تقدس عن الشــبه 

بالمخلوقين.
ويبدو أنّ هناك علاقة بين وجود الغاية للشي‏ء ووجود أجزاء له، كما تشير إليه كلمة الإمام 
)ومن غاياه فقد جزأه( فما هي تلك العلاقة؟ نقول باختصار: إنّ وجود نهاية للشي‏ء دليل 
اســتهلاك الزمن له، فكلما مر هزيع منه فنى بقدره من ذاته، وهذا لا يكون إلّّا في الشي‏ء 

ذي الأجزاء، وهذا دليل الخلق وليس الخالق.
))) فهو يغير ولا يتغير، ويحدد ولا يتحدد، فتغيرات المخلوقين ليست بحيث تغيره، وفعله 

في تحديد المحدود لا يحدده.
))) لابد أن نخرج الرب عن حدّي التعطيل والتشبيه، ونعرفه بالإثبات والتنزيه، فإذا قلنا: إنّه 
أحد، نتذكر أنّه ليس كأيّ واحد يمكن أن يقارن بالثاني والثالث، بل هو واحد لا بتأويل عدد.

وإذا قلنا: إنّه ظاهر، فلس بمعنى الظهور الذي يباشره النظر ويحيط به شي‏ء غيره، فليس 
كظهور نور الشمس على حائط الدار يستوعبه الجدار، وتباشره العين، كلا.

وإذا قلنا بأنّه سبحانه )متجلٍ( فإننا لا نثبت له التجلي الذي نعرفه في المخلوقات، حيث 
يعني التجلي فيها نظرة العين، واستهلاك الرؤية.

كما أنّ ربنا باطن، ولكن ليس كما يُصبح المخلوق باطناً فينفصل عن غيره، بل لأنّ كنهه 
خفي وهو ليس من سنخ مخلوقاته.

	 96



97 	 

بِحََِرََكََةٍٍ، مُُرِِيدٌٌ الّا بِهََِمََامََةٍٍ، شََــاءٍٍ الّا بِهِِِمََّةٍٍ)))، مُُدْْرِِكٌٌ الّا بِمََِجََسََّةٍٍ، سََمِِيعٌٌ الّا بِآِلََةٍٍ، 
بََصِِيرٌٌ الّا بِأََِدََاةٍٍ)))«.

تنزيه اللّّه نع الحدود
مََاكِِنُُ، وََالّا تََأْْخُُذُُهُُ اََلسِِّــنََاتُُ، وََالّا  ـَاتُُ، وََالّا تََضََمََّنُُهُُ اََ�لْأََ وْْق� ـهُُُ اََ�لْأََ »الَا تََصْْحََب�
وْْقََاتََ كََوْْنُُهُُ، وََاََلْْعََدََمََ وُُجُُودُُهُُ،  دََوََاتُُ)))، سََبََقََ اََ�لْأََ تََحُُدُُّهُُ اََلصِِّفََاتُُ، وََالّا تُُفِِيدُُهُُ اََ�لْأََ

وََاََلِاِبْْتِدََِاءََ أََزََلُُهُُ«))).

وهو مباين عن خلقه، ولكن ليس كمباينة المخلوقات، تفصل بينها المسافات، بل مباينته 
ســبحانه مباينة ذاتية، كما أن قربه لا يعني قرب المسافة، أما لطفه فليس كلطف الجسم 
الرقيق، لأنه لا تجســم فيه، بل لأنه يصنع الشــي‏ء اللطيف ويفعلــه ووجود الرب ليس 

بمعنى ظهوره بعد الخفاء او تحققه بعد العدمية.
وفاعليته أيضاً، ليست كفاعلية المخلوقين حيث يحتاجون إلى الأدوات والآلات، وهو 
غنــي عنها، وهم إنما يقومون بفعل لدرء خطر أو جلــب نفع، بيد أنّ ربنا يفعل بحكمة، 

ولكن من دون حاجة في نفسه إلى الفعل سبحانه.
وهكذا تشابه الألفاظ بين الخالق والمخلوق مع اختلاف في المعاني.

))) اســتمراراً لبيان الاختلاف الذاتي بين الخالق والمخلوق، وإخراجه سبحانه عن حدي 
التعطيل والتشبيه، بيّن الإمام الرضا أنّه سبحانه )يقدر( ولكن ليس بمثل تقديرنا الذي يتم 
بعــد تتجول الفكر، )ويدبر( ولكن ليس كمثلنا حين ندبر بحركة وننفذ تقديرنا بالحركة. 
)ويريد( ليس بالطريقة التي نريد، حيث نحدث أنفســنا بالأمر قبل اتخاذ القرار بشــأنه 

ونتردد عادة فيه، وهذه هي )الهمامة( أي الاهتمام والتردد.
أما مشيئته فليست بعد القصد الحادث ولا بحثاً عن كمال.

)))  وهكذا، ربّنا إدراكه بعلمه وليس بالحس والجس، وإنّه سميع ليس بالأذن وبصير لا بعين.
))) تعالــى ربّنا عن الحــدود الزمانية والمكانية، والصفاتية والأدواتيــة، فهو خالق الزمان 

والمكان والصفات، فكيف ينحد بحدودها، سبحانه والسنة بداية النوم.
وفي بعض النســخ لا تفيده الأدوات، والمعنى متشــابه مع ما فــي المتن من )لا تفيده( 

فالذي يستفيد من شي‏ء يتقيد به.
))) فإذا سألت متى كان ربّنا؟ الجواب: متى لم يكن، فكونه قد سبق الوقت والوقت حادث 



جعز القئلاخ دليل كمال الخالق
»بِتََِشْْــعِِيرِِهِِ اََلْْمََشََاعِِرََ عُُرِِفََ أََنْْ لَاَ مََشْْــعََرََ لََهُُ، وََبِتََِجْْهِِيرِِهِِ اََلْْجََوََاهِِرََ عُُرِِفََ أََنْْ 
ـرُِِفََ أََنْْ لَاَ ضِِدََّ لََهُُ، وََبِمُُِقََارََنََتِهِِِ بََيْْنََ  شْْــيََاءِِ ع� لَاَ جََوْْهََرََ لََهُُ)))، وََبِمُُِضََادََّتِهِِِ بََيْْنََ اََ�لْأََ
ـةَِِ، وََاََلْْجََلَاَيََةََ بِاِلْْبُُهََمِِ)))،  ـُورِِ عُُرِِفََ أََنْْ لَاَ قََرِِينََ ل�ـهَُُ)))، ضََادََّ اََلنُُّورََ بِاِلظُُّلْْم� م� اََ�لْأُُ
وََاََلجُُسُُــوءََ بِاِلْْبََلََلِ‏ِ)))، وََاََلصََّرْْدََ بِاِلْْحََرُُورِِ)))، مُُؤََلِِّفٌٌ بََيْْنََ مُُتََعََادِِيََاتِهََِا، مُُفََرِِّقٌٌ بََيْْنََ 
ـَا، وََبِتََِأْْلِيِفِِهََا عََلََى مُُؤََلِِّفِِهََا)))، ذََلِكََِ قََوْْلُُهُُ  مُُتََدََانِيََِاتِهََِا، دََالََّةًً بِتََِفْْرِِيقِِهََا عََلََى مُُفََرِِّقِِه�

وهو ســبحانه أزلي، وهكذا العدم إنّما يخالف الموجــود الذي خلقه اللّه، وليس خالق 
الموجودات الســابق بأزليته للعدم، والأزلي لا ابتداء له، بلــى، إنّه يبتدئ غيره، وهكذا 

وجوده سبق الابتداء.
))) كلّما تعمقنا في طبيعة المخلوقين استطعنا أن نعرف أسماء الخالق وصفاته سبحانه، كما 

قال الإمام الرضا في فقرة سابقة من هذا الحديث )وَكُنْهُهُ تَفْرِيقٌ بَيْنَهُ وَبَيْنَ خَلْقِهِ(.
ويجري السياق هنا للتذكرة بهذه الحقيقة، وهي أن عجز الخلائق دليل على كمال خالقها.
فلأنّ الخلق لا يشــعر من دون أدوات، نعرف عجزهم ومحدوديتهم وبالتالي: حاجتهم 

إلى خالق لا مشعر له.
ومن جهــة أخرى قال العلامة المجلســي وهو يشــرح الفقرة التالية: قولــه وبتجهيره 
الجواهر، أي بتحقيق حقائقها، وإيجــاد ماهياتها عرف إنها ممكنة، وكل ممكن محتاج 
إلى مبدأ فمبدأ المبادئ لا يكون حقيقة من هذه الحقائق)بحار الأنوار، ج4، ص 239(.

))) لكل شــي‏ء ضد ولكل شــي‏ء قرين، وهذا دليل العجز والنقص، فإذا كان الشي‏ء قادراً 
لحذف ضده ولو كان كاملًا لما احتاج إلى تكميله بقزين، والله ليس له كفو أحد.

))) النور محــدود بالظلمة، والظلمة تخترق بالنور فهمــا إذاً عاجزان، والظهور)الجلاية( 
يخالف )البهم(.

))) الجسوء هو الجلد الخشن والماء الجامد.
))) البرد والحر.

))) أن كلّ مخلــوق زوج يحتاج إلى كفوه ويحتاجه كفــوه، وهذا دليل عجزه وحاجته إلى 
رب لا كفو له أبداً.

ولعل هذا هو معنى استدلال الإمام بالآية الكريمة، وبالذات ختام الآية )لعلكم تذكرون( 
أي جعلنا الِأشياء أزواجاً لعلكم تذكرون بحاجتها إلى من يؤلفها، ولا يحتاج إلى كفو.

	 98



99 	 

ِ لََعََلََّكُُمْْ تََذََكََّرُُونََ{)))«. ءٍٍ خََلََقْْنََا زََوْْجََيْنِ� ْ جََلََّ وََعََزََّ: }وََمِِنْْ كُُلِِّ شَيْ�

الزمان دليل أزليّّة خالقه
»فََفََرََّقََ بِهََِا بََيْْنََ قََبْْلٍٍ وََبََعْْدٍٍ لِيُُِعْْلََمََ أََلَاَّ قََبْْلََ لََهُُ وََالَا بََعْْدََ)))، شََاهِِدََةًً بِغََِرََائِزِِِهََا أََلَاَّ 
غََرِِيــزََةََ لِمُُِغََرِِّزِِهََا دََالََّةًً بِتََِفََاوُُتِهََِا أََلَاَّ تََفََاوُُتََ لِمُُِفََاوِِتِهََِا، مُُخْْبِرََِةًً بِتََِوْْقِِيتِهََِا أََلَاَّ وََقْْتََ 
لِمُُِوََقِِّتِهََِا، حََجََبََ بََعْْضََهََا عََنْْ بََعْْضٍٍ لِيُُِعْْلََمََ أََلَاَّ حِِجََابََ بََيْْنََهُُ وََبََيْْنََهََا مِِنْْ غََيْْرِِهََا)))، 
لََهِِيََّةِِ إِذِْْ لَاَ مََأْْلُُوهٌٌ، وََمََعْْنََى اََلْْعََالِمِِِ وََالَا  ِ لََهُُ مََعْْنََى اََلرُُّبُُوبِيََِّةِِ إِذِْْ لَاَ مََرْْبُُوبٌٌ، وََحََقِِيقََةُُ اََ�لْإِ
مََعْْلُُومٌٌ، وََمََعْْنََى اََلْْخََالِقِِِ وََالَا مََخْْلُُوقٌٌ)))، وََتََأْْوِِيلُُ اََلسََّمْْعِِ وََالَا مََسْْمُُوعٌٌ، لََيْْسََ مُُذْْ 
خََلََقََ اِسِْْــتََحََقََّ مََعْْنََى اََلْْخََالِقِِِ، وََالَا بِإِِحِْْدََاثِهِِِ اََلْْبََرََايََا اِسِْْتََفََادََ مََعْْنََى اََلْْبََارِِئِيََِّةِِ، كََيْْفََ 
ـذُْْ، وََالَا تُُدْْنِيِهِِ قََدْْ، وََالَا يََحْْجُُبُُهُُ لََعََلََّ، وََالَا يُُوََقِِّتُُهُُ مََتََى، وََالَا يََشْْــتََمِِلُُهُُ  وََالَا تُُغََيِِّبُُهُُ م�
لََآلْآةُُ إِلََِى نََظََائِرِِِهََا،  دََوََاتُُ أََنْْفُُسََــهََا، وََتُُشِِيرُُ اََ حِِينٌٌ، وََالَا تُُقََارِِنُُهُُ مََعََ، إِنََِّمََا تََحُُدُُّ اََ�لْأََ
زََلِيََِّةََ، وََجََنََّبََتْْهََا  شْْيََاءِِ يُُوجََدُُ أََفْْعََالُُهََا، مََنََعََتْْهََا مُُذُُ اََلْْقِِدْْمََةََ، وََحََمََتْْهََا قََدُُ اََ�لْأََ وََفِِي اََ�لْأََ
لََوْْلَاَ اََلتََّكْْمِِلََةََ)))، اِفِْْتََرََقََتْْ فََدََلََّتْْ عََلََى مُُفََرِِّقِِهََا، وََتََبََايََنََتْْ فََأََعْْرََبََتْْ عََنْْ مُُبََايِنِِهََِا، 

))) سورة الذاريات، الآية: 49.
))) فاعلية الزمان في الأشياء تدل على إنها قد ابتدئت، وهي بالتالي بحاجة من ابتدأها، وهو 

لا بداية له ولا فاعلية للزمان فيه.
))) احتجاب بعض الأشــياء عــن بعضها دليل على عجزها ومحدوديــة أثرها، وأن خالق 
الجميع لابد أن تشــمل قدرته كلّ الِأشياء، وإلّّا يحتجب عنها إلا بتعاليه عنها واختلاف 

جوهرها عنه.
))) لم يكتسب الرب واقع الربوبية من خلقه، لأنّ له الكمال المطلق قبل خلق المخلوقين، 
وبذلــك الكمال خلقهم، وهكذا الإلوهية والعلم، فهــو إله قبل أن يخلق الخلق، وعالم 

بهم قبل الخلق إذ خلقهم بعلمه، وهكذا الصفات التالية.
))) إن أي تأثير من الخلق على الخالــق محال، وإن أي كمال يضاف إليه من خلقه محال، 
وأي تغيير فيه محال، لأنّه له الكمال المطلق والأسماء الحسنى، وهكذا لم يستحق معنى 
الخلق ابتداءً من خلقه، بل دائماً وأبــداً، لأنّه تعالى عن الزمان، فلا كلمة )مذ( التي هي 



ـَا اِحِْْتََجََبََ عََنِِ اََلرُُّؤْْي�ـةَِِ)))، وََإِلََِيْْهََا تََحََاكََمََ  ـَى صََانِعُُِهََا لِلِْْعُُقُُولِِ، وََبِه� بِهََِا تََجََل�
قْْرََارََ«. ِ وْْهََامُُ)))، وََفِِيهََا أُُثْْبِتََِ غََيْْرُُهُُ، وََمِِنْْهََا أُُنِيِطََ اََلدََّلِيِلُُ، وََبِهََِا عََرََّفََهََا اََ�لْإِ اََ�لْأََ

منهج معرفة الله
يمََانُُ بِهِِِ)))، اََ دِِيََانََةََ إِلَِاَّ  ِ قْْرََارِِ يََكْْمُُلُُ اََ�لْإِ ِ »بِاِلْْعُُقُُولِِ يُُعْْتََقََدُُ اََلتََّصْْدِِيقُُ بِاِللََّهِِ، وََبِاِ�لْإِ

تحجبه عن الأشياء التي لما توجد، لأنّ كلّ شي‏ء عنده سواءً، سابقها ولاحقها، ولا كلمة 
)قد( التي هي للتقريب والتحقيق تقرب الأشــياء إلى علمه، لأنّه أحاط بكل شي‏ء علماً، 
ولا لفظــة )لعل( التي هي للترجّي صادقة في الرب الذي يعلم بكلّ شــي‏ء، ويقدر على 
كلّ شي‏ء. ولا كلمة )متى( التي هي للتوقيت، تعني عند الربّ الوقت، لأنّ اللّه تعالى عن 
الزمان والوقت، وهكذا لفظة )حيث( للزمان أو )مع( للمقارنة صادقة في الذي لا يقارن 
شيئاً زمانياً، لأنّ تأثير المخلوقات إنّما يكون في أنفسها، وليس في خالقها المتعالي عنها 

المقتدر عليها سبحانه.
ولأنّ اللّــه قديم؛ فإنّه لا يصح فيه )مذ( ولأنّه أزلي فلا تصــدق فيه )قد(، ولأنّه الكمال 

المطلق فلا يصدق فيه )لولا( الذي يربط شيئاً بشي‏ء.
))) كيف تجلّى الربّ تعالى لنا؟ الجواب: بما في الأشياء من دلائل الخلقة، بسبب محاصرة 
الحدود المكانيــة والزمانية وغيرها لها وهي دليل على أنّهــا مصنوعة مخلوقة، ودليل 
أيضاً على أنّ حواسنا وعقولنا منها ومصممة لعالمها، وليست بقادرة على تجاوزها إلى 
خالقها، بل غير قادرة على الإحاطة علماً بكنهها، فكيف بذات خالقها ســبحانه؟ ولعل 

ؤْيَةِ«. بَ عَنِ اَلرُّ ذلك معنى قوله: »وَبهَِا احِْتَجَ
))) قال العلامة المجلسي وهو يشرح الفقرات هذه: وبها أي بالعقول احتجب عن الرؤية، 
لأنّ الحاكم بامتناع رؤيته هو العقــل، وإلى العقل تتحاكم الأوهام عند اختلافها. وقوله 
»وَفِيهَا أُثْبتَِ غَيْرُهُ« أي كلّ ما يثبت ويرتســم فــي العقل فهو غيره تعالى. )بحار الأنوار، 

ج4، ص 244(.
ويبدو أنّ العلامة المجلسي قدّس سرّه يرى أنّ ضمير)بها( يعود إلى المشاعر أو العقول، 
بينما الضمير لا بد أن يعود إلى أقرب كلمة إليه، وهي هنا المخلوقات، وعلى هذا المعنى 

وْهَامُ« غامضة لديّ. تبقى جملة »وَإلَِيْهَا تَحَاكَمَ الْْأََ
))) في البدء تشــير الفطرة إلى وجود اللّه، ولكن العقــل يركّز هذه الرؤية ويجعلها عقيدة، 
ومن ثمّ يأتي الإقرار والتسليم للّه ليكمل المسيرة، فيوصل المرء إلى مرحلة الإيمان باللّه 

	 100



101 	 

بََعْْدََ مََعْْرِِفََةٍٍ، ولا معرفة إلا بــإخصلا، لَاَ مََعْْرِِفََةََ إِلَِاَّ بِإِِخِْْلَاَصٍٍ، وََالَا إِخِْْلَاَصََ 
مََعََ اََلتََّشْْبِيِهِِ، وََالَا نََفْْيََ مََعََ إِثِْْبََاتِِ اََلصِِّفََاتِِ لِلِتََّشْْبِيِهِِ، فََكُُلُُّ مََا فِِي اََلْْخََلْْقِِ لَاَ يُُوجََدُُ 
ـفـِي خََالِقِِِهِِ، وََكُُلُُّ مََا يُُمْْكِِنُُ فِِيهِِ يََمْْتََنِعُُِ فِِي صََانِعِــِهِِ)))، لَاَ تََجْْرِِي عََلََيْْهِِ اََلْْحََرََكََةُُ 
وََاََلسُُّــكُُونُُ،  كََيْْفََ يََجْْرِِي عََلََيْْهِِ مََا هُُوََ أََجْْرََاهُُ أََوْْ يََعُُودُُ فِِيــهِِ مََا هُُوََ اِبِْْتََدََأََهُُ؟)))، 
زََلِِ مََعْْنََاهُُ، وََلََمََا كََانََ لِلِْْبََارِِئِِ  مْْالَاتََنََعََ مِِنََ اََ�لْأََ إِاًًذ لََتََفََاوََت�ـتَْْ ذََاتُُهُُ، وََلََتََجََزََّأََ كُُنْْهُُهُُ، وََ
مََعْْنًًى غََي�ـرُُْ اََلْْمََبْْرُُوءِِ، وََلََوْْ حُُدََّ لََهُُ وََرََاءٌٌ إِاًًذ حُُدََّ لََهُُ أََمََامٌٌ)))، وََلََوِِ اُُلْْتُُمِِسََ لََهُُ اََلتََّمََامُُ 
زََلََ مََنْْ لَاَ يََمْْتََنِعُُِ مِِنََ اََلْْحََدََثِِ)))، وََكََيْْفََ  إِاًًذ لََزِِمََهُُ اََلنُُّقْْصََانُُ)))، كََيْْفََ يََسْْتََحِِقُُّ اََ�لْأََ
شْْــيََاءََ مََنْْ لَاَ يََمْْتََنِعُُِ مِِنََ اََلِإِنْْشََــاءِِ)))، إِاًًذ لََقََامََتْْ فِِيهِِ آيََةُُ اََلْْمََصْْنُُوعِِ،  يُُنْْشِِــئُُ اََ�لْأََ
ـوَََّلََ دََلِيِلًاً بََعْْدََ مََا كََانََ مََدْْلُُولًاً عََلََيْْهِِ)))، لََيْْسََ فِِي مُُحََالِِ اََلْْقََوْْلِِ حُُجََّةٌٌ، وََالَا  وََلََتََـحَ

سبحانه، وهذا فيما يبدو هو المنهج الإلهي في معرفة الخالق.
))) كيــف يلتزم بالدين من لا يعرف الرب؟ أم كيف يعرف اللّــه من لا يخلصه بالعبادة بل 
يجعل له شــريكاً، ويقارنه سبحانه بالشركاء؟ أم كيف ينفي الشركاء من يشبه اللّه لخلقه، 
وهل معنى التشبيه ســوى وضع الخالق في مصاف المخلوقين سبحانه وتعالى؟ ونفي 

التشبيه بدوره كيف يكون مع الصفات الزائدة عليه.
وهكذا يقول الإمــام كلمته الجامعة للمنهــج التوحيدي وهــي: أنّ كلّ عجز وضعف 
ومحدوديــة موجودة في الخلــق لا بد أن يتعالى عنها الخالــق، وأنّ كلّ ما كان وجوده 

ممكناً في المخلوق فوجوده ممتنع في صانعه.
))) الحركة شــأن الذي يسكن، والسكون شأن الذي يتحرّك، وهما من شؤون المخلوقين، 

فكيف يجريان في الصانع وقد ابتدأهما ابتداءً.
))) إذا قيل هذا الجانب وراءه، لجاز أن يقال: وذاك الجانب أمامه.

))) إذا فتشنا عن طريقة لإتمامه، لكان يعني ذلك أنّه ناقص.
))) الــذي يجوز له حــدوث طارئ، فإنّ ذلك يدلّ على أنّه كان ناقصــاً، أو أنّ طبيعته قابلة 

للحدوث، ومثل هذا الشي‏ء لا يستحق الأزليّة.
))) الذي يمكن أن يحدث لا يمكنه أن يكون منشئاً.

))) إنّ المصنوع هــو الذي له حد ووراءه وأمام، ونقصان بعد زيــادة، وزيادة بعد نقصان، 
وتحرّك وســكون، وتطوّر وتغيير، وكلّ هذه الدلائل تشــير إلــى حقيقة واحدة، هي أنّ 



فِِي اََلْْمََسْْأََلََةِِ عََنْْهُُ جََوََابٌٌ«.

بالتقديس نعظّّم الرب
زََلِيِِِّ  »وََالَا فِِي مََعْْنََاهُُ لََهُُ تََعْْظِِيمٌٌ، وََالَا فِِي إِبََِانََتِهِِِ عََنِِ اََلْْخََلْْقِِ ضََيْْمٌٌ، إِالَّا بِاِمْْتِنََِاعِِ اََ�لْأََ
أََنْْ يُُثََنََّى، وََمََا لَاَ بََدْْأََ لََهُُ أََنْْ يُُبْْدََأََ)))، الَا إِلََِهََ إِالَّا اََللََّهُُ اََلْْعََلِِيُُّ اََلْْعََظِِيمُُ، كََذََبََ اََلْْعََادِِلُُونََ 
بِاِللََّهِِ وََضََلُُّوا ضََلٰاٰلًاً بََعِِيداًً، وََخََسِِــرُُوا خُُسْْرََاناًً مُُبِيِناًً، وََصََلََّى اََللََّهُُ عََلََى مُُحََمََّدٍٍ 

وََآلِهِِِ اََلطََّاهِِرِِينََ«))).

المصنوع ليس موجوداً بذاته، وكاملًا بنفســه، ولا عاملًا في حقيقته بحقيقته، بل بحقيقة 
خارجة عنه، إذاً فلو أثبتنا بعض هذه أنور للخالق لعاد مخلوقاً، ولأصبح بدوره دليلًا على 

خالق آخر بعد أن كان مدلولًا عليه بخلقه، وهذا محال.
))) القول المحال هو الذي يكشف العقل بالبداهة استحالته وامتناعه، وليس فيه حجّة، لأنّ 
الحجّة إنّمــا تقام في غير الأمور البديهية المعروفة، أمّا فيهــا فلا حاجة إلى الحجّة، بل 

الحجّة قد تقيّد منهج الفكر، لأنّ توضيح الواضحات يعقّدها أكثر فأكثر.
وهكذا ليس من الصحيح أن نجيب عن السؤال التالي: بأيّ دليل أصبح اجتماع النقيضين 
محال؟ لأنّ الحديث عن المحال، حديث عقلي مباشــر لا جــواب فيه، إذ لا دليل غير 

العقل يستدلّ به في مثله.
وإذا أثبتنا مثل هذا المعنى للّه ســبحانه، فإنّه ليس تعظيماً له كما زعم بعض الفلاســفة، 
حيث قالوا: إنْ لم نثبت للّه تعالى وحدة الوجود، فإنّه نقص له، كلّّا، النقص هو أن نثبت 

لربّ العزّة ما تثبته لمخلوقية من الحدوث.
وليس من الضيم والظلم أن نفصله عن خلقه، بل هو عين الحكمة والعدل.

التعظيــم الحقيقي هو أن نقدّس الربّ الأزلي من أن يكون له ثان أو كفوأً، وأن ننزّهه من 
أن تكون له بداية وتكامل، سبحانه وتعالى عمّا يقولون علواً كبيراً.

))) نُقلت هذه الخطبة بأسانيد مختلفة، كما وأنّها تتشابه وعبارات خطب عديدة مأثورة عن 
أمير المؤمنين C تجدها مبثوثة في نهج البلاغة.

	 102



شرح 
حديث المكاسب 

الأبعاد الفقهية العامة 
 C لحديث الإمام الصادق

في المكاسب

3





شرح حديث الإمام الصادق C في المكاسب

الإمام الصا ‏قدC‏ يبيّن أحكام الأنشطة اقلاتصادية:
نقلت لنا كتب الحديث رواية مفصّّلة))) عن الإمام الصادق C، حول 
العمل الاقتصادي وصوره المختلفة، وما يجوز وما لا يجوز من المكاسب. 

وتقسّّم الرواية وجوه المكاسب إلى أربع شعب:
1- الولاية )أي التوظيف في الدوائر الحكومية(.

2- التجارة )أو عملية تبادل السلع(.
3- الإجارة )أو بيع الخدمات(.

4- الصناعة.

ولأنّّ هذه الرواية تلقــي الضوء على أصول العمل الاقتصادي وأحكام 
المكاسب فإنّّنا نذكر نصّّها أوّّلًاً، ثمّّ نستلهم منها الأحكام الشرعيّّة.

))) جاءت الرواية في كتاب )تحف العقول عن آل الرسول‏ K( للشيخ أبي محمد الحسن 
بن علي بن الحســين بن شــعبة الحرّاني، وأيضاً في كتاب التجارة من موسوعة )وسائل 
الشيعة( للمحدّث الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي. وكذلك في: موسوعة )بحار 

الأنوار(، كتاب العقود والإيقاعات للعلّّامة المجلسي.



أسقام المكاسب:
أوّّل بصيــرة يذكّّر بها الإمام C أنّّ في المكاســب ما يحلّّ وفيها ما 
يحرم، ممّّا يدل على أن الشريعة الإسلامية لم تهمل الاقتصاد، بل وضعت 

له حدوداًً معينة.

قال الإمام C في الجواب عمّّن سأله عن معائش العباد: 

تِِا فِِيمََا بََيْْنََهُُمْْ مِِمََّا يََكُُونُُ لََهُُمْْ  ـَامََلَا »جََمِِيعُُ الْْمََعََايِشِِِ‏ كُُلِِّهََا مِِنْْ وُُجُُوهِِ المُُع�
لٌٌا مِِنْْ جِِهََةٍٍ، حََرََامٌٌ مِِنْْ جِِهََةٍٍ«. فِِيهِِ الْْمََكََاسِِبُُ أََرْْبََعُُ جِِهََاتٍٍ، وََيََكُُونُُ مِِنْْهََا حََلَا

يََالَاةُُ، ثُُمََّ التِِّجََارََةُُ، ثُُمََّ الصِِّنََاعََاتُُ، تََكُُونُُ  رْْبََعََةِِ: الْْوِِ ـَأََوََّلُُ هََذِِهِِ الْْجِِهََاتِِ ا�لْأََ »�ف
جََارََاتُُ«. ِ الًاا مِِنْْ جِِهََةٍٍ حََرََاماًً مِِنْْ جِِهََةٍٍ، ثُُمََّ ا�لْإِ حََلَا

تِِا الدُُّخُُولُُ فِِي جِِهََاتِِ  ـَذِِهِِ الْْمُُعََامََلَا ـرَْْضُُ مِِنََ اللّّه عََلََى الْْعِِبََادِِ فِِي ه� »وََالْْف�
لِِا مِِنْْهََا، وََاجْْتِنََِابُُ جِِهََاتِِ الْْحََرََامِِ مِِنْْهََا«. لِِا، وََالْْعََمََلُُ بِذََِلِكََِ الْْحََلَا الْْحََلَا

ولاية العدل وولاية الجور:
ثمّّ يبيّّن الإمام C حكم الشــرع في التوظيف عند الدولة، فإذا كانت 
دولة العدل جاز، ووجب على الموظــف أالَّا يتجاوز حدود القانون الذي 
دَُُّعَ  يأمر به الوالــي العادل، أمّّا إذا كانت الدولة جائرة فــإنّّ التوظيف فيها يُُ

إعانة على الظلم.

 :C يقول الإمام

يََالَاتِهِِِمْْ  ةِِالَا الْْعََدْْلِِ الََّذِِينََ أََمََرََ اللهُُ بِوِِِ ي�الَاـةَُُ وُُ يََالَاةِِ وِِ »فََإِحِْْدََى الْْجِِهََتََيْْنِِ مِِنََ الْْوِِ
ةِِالَا الْْجََوْْرِِ«. يََالَاةُُ وُُ خْْرََى وِِ عََلََى النََّاسِِ، وََالْْجِِهََةُُ ا�لْأُُ

تِالَاهِِِ بِجِِِهََةِِ مََا  ي�الَاـةَُُ وُُ يََالَاةُُ الْْوََالِيِ الْْعََادِِلِِ وََوِِ يََالَاةِِ وِِ ـنََِ الْْوِِ لِِا م� »فََوََجْْهُُ الْْحََلَا

	 106



107 	 

يََالَاةُُ لََهُُ وََالْْعََمََلُُ مََعََهُُ وََمََعُُونََتُُهُُ  ِي الْْعََادِِلُُ بِلَِاا زِِيََادََةٍٍ وََالَا نُُقْْصََانٍٍ، فََالْْوِِ أََمََرََ بِهِِِ الْْوََالـ�
لٌٌا مُُحََلََّلٌٌ«. وََتََقْْوِِيََتُُهُُ حََلَا

تِالَاهِِِ، فََالْْعََمََلُُ  يََالَاةُُ وُُ يََالَاةُُ الْْوََالِيِ الْْجََائِرِِِ وََوِِ يََالَاةِِ فََوِِ »وََأََمََّا وََجْْهُُ الْْحََرََامِِ مِِنََ الْْوِِ
يََالَاةِِ لََهُُمْْ حََرََامٌٌ مُُحََرََّمٌٌ مُُعََذََّبٌٌ فََاعِِلُُ ذََلِكََِ عََلََى  لََهُُمْْ وََالْْكََسْْــبُُ مََعََهُُمْْ بِجِِِهََةِِ الْْوِِ
نََّ كُُلََّ شََــيْْءٍٍ مِِنْْ جِِهََةِِ الْْمََئُُونََةِِ لََهُُ مََعْْصِِيََةٌٌ كََبِيِرََةٌٌ مِِنََ  قََلِِيلٍٍ مِِنْْ فِِعْْلِِهِِ أََوْْ كََثِيِرٍٍ، �لِأََ
ِي الْْجََائِرِِِ دُُرُُوسََ الْْحََقِِّ كُُلِِّهِِ، فََلِِذََلِكََِ حََرُُمََ  يََالَاةِِ الْْوََالـ� الْْكََبََائِرِِِ، وََذََلِكََِ أََنََّ فِِي وِِ
الْْعََمََلُُ مََعََهُُمْْ وََمََعُُونََتُُهُُمْْ وََالْْكََسْْــبُُ مََعََهُُمْْ، إِالَّا بِجِِِهََةِِ الضََّرُُورََةِِ نََظِِيرِِ الضََّرُُورََةِِ 

إِلََِى الدََّمِِ وََالْْمََيْْتََةِِ«.

التجارة بين الحللا والحرام:
ثمّّ يبين الإمام C حدود الشــريعة في التجــارة، وأنّّ التجارة النافعة 

حلال، أمّّا التجارة التي ترّّض بالناس وتفسد عليهم حياتهم فهي محرّّمة.

:C قال الإمام

لِِا مِِنْْ وََجْْهِِ  ـُوعِِ وََوُُجُُوهِِ ال�ـحََْلَا »وََأََمََّا تََفْْسِِــيرُُ التِِّجََــارََاتِِ فِِي جََمِِيعِِ الْْبُُي�
التِِّجََارََاتِِ الََّتِيِ يََجُُوزُُ لِلِْْبََائِعِِِ أََنْْ يََبِيِعََ مِِمََّا الَا يََجُُوزُُ لََهُُ، وََكََذََلِكََِ الْْمُُشْْتََرِِي الََّذِِي 

يََجُُوزُُ لََهُُ شِِرََاؤُُهُُ مِِمََّا الَا يََجُُوزُُ لََهُُ«.

ـُمْْ بِهِِِ فِِي أُُمُُورِِهِِمْْ فِِي وُُجُُوهِِ  ـكَُُلُُّ مََأْْمُُورٍٍ بِهِِِ مِِمََّا هُُوََ غِِذََاءٌٌ لِلِْْعِِبََادِِ وََقِِوََامُُه� »�ف
يُُالَاقِِيمُُهُُمْْ غََيْْرُُهُُ مِِمََّا يََأْْكُُلُُونََ وََيََشْْــرََبُُونََ وََيََلْْبََسُُــونََ وََيََنْْكِِحُُونََ  حِِا الََّذِِي  الصََّلَا
وََيََمْْلِِكُُونََ وََيََسْْتََعْْمِِلُُونََ مِِنْْ جََمِِيعِِ الْْمََنََافِِعِِ الََّتِيِ الَا يُُقِِيمُُهُُمْْ غََيْْرُُهََا، وََكُُلُُّ شََيْْءٍٍ 
لٌٌا بََيْْعُُهُُ وََشِِــرََاؤُُهُُ  حُُ مِِنْْ جِِهََةٍٍ مِِنََ الْْجِِهََاتِِ، فََهََذََا كُُلُُّهُُ حََلَا يََكُُونُُ لََهُُمْْ فِِيهِِ الصََّلَاا

وََإِمِْْسََاكُُهُُ وََاسْْتِعِْْمََالُُهُُ وََهِِبََتُُهُُ وََعََارِِيََّتُُهُُ«.



»وََأََمََّا وُُجُُوهُُ الْْحََرََامِِ مِِنََ الْْبََيْْعِِ وََالشِِّرََاءِِ: فََكُُلُُّ أََمْْرٍٍ يََكُُونُُ فِِيهِِ الْْفََسََادُُ مِِمََّا هُُوََ 
مََنْْهِِيٌٌّ عََنْْهُُ مِِنْْ جِِهََةِِ أََكْْلِِهِِ أََوْْ شُُــرْْبِهِِِ أََوْْ كََسْْــبِهِِِ أََوْْ نِكََِاحِِهِِ أََوْْ مِِلْْكِِهِِ أََوْْ إِمِْْسََاكِِهِِ أََوْْ 
هِِبََتِهِِِ أََوْْ عََارِِيََّتِهِِِ، أََوْْ شََــيْْءٍٍ يََكُُونُُ فِِيهِِ وََجْْهٌٌ مِِنْْ وُُجُُوهِِ الْْفََسََادِِ نََظِِيرِِ الْْبََيْْعِِ بِاِلرِِّبََا، 
أََوِِ الْْبََيْْعِِ لِلِْْمََيْْتََةِِ، أََوِِ الدََّمِِ، أََوْْ لََحْْمِِ الْْخِِنْْزِِيرِِ، أََوْْ لُُحُُومِِ السِِّبََاعِِ مِِنْْ صُُنُُوفِِ سِِبََاعِِ 
الْْوََحْْشِِ وََالطََّيْْرِِ أََوْْ جُُلُُودِِهََا، أََوِِ الْْخََمْْرِِ أََوْْ شََيْْءٍٍ مِِنْْ وُُجُُوهِِ النََّجِِسِِ، فََهََذََا كُُلُُّهُُ 
نََّ ذََلِكََِ كُُلََّهُُ مََنْْهِِيٌٌّ عََنْْ أََكْْلِِهِِ وََشُُــرْْبِهِِِ وََلُُبْْسِِهِِ وََمِِلْْكِِهِِ وََإِمِْْسََاكِِهِِ  حََرََامٌٌ وََمُُحََرََّمٌٌ، �لِأََ

وََالتََّقََلُُّبِِ فِِيهِِ، فََجََمِِيعُُ تََقََلُُّبِهِِِ فِِي ذََلِكََِ حََرََامٌٌ«.

ـَا يُُتََقََرََّبُُ بِهِِِ لِغََِيْْرِِ اللّّه، أََوْْ  ِكََ كُُلُُّ بََيْْعٍٍ مََلْْهُُوٍٍّ بِهِِِ، وََكُُلُُّ مََنْْهِِيٍٍّ عََنْْهُُ مِِم� »وََكََذََلـ�
يُُقََوََّى بِهِِِ الْْكُُفْْرُُ وََالشِِّرْْكُُ مِِنْْ جََمِِيعِِ وُُجُُوهِِ الْْمََعََاصِِي، أََوْْ بََابٌٌ يُُوهََنُُ بِهِِِ الْْحََقُُّ، 
فََهُُوََ حََرََامٌٌ مُُحََرََّمٌٌ بََيْْعُُهُُ وََشِِرََاؤُُهُُ وََإِمِْْسََاكُُهُُ وََمِِلْْكُُهُُ وََهِِبََتُُهُُ وََعََارِِيََّتُُهُُ وََجََمِِيعُُ التََّقََلُُّبِِ 

فِِيهِِ، إِالَّا فِِي حََالٍٍ تََدْْعُُو الضََّرُُورََةُُ فِِيهِِ إِلََِى ذََلِكََِ«.

الإجارة بين الحللا والحرام:
ثمّّ بيّّن الإمــام C أنّّ من الإجارة ما ينفع العبــاد فهي حلال، ومنها 
ما يرّّض فهي حرام، وأياًًض قد تكون الإجارة فيما يرتبط بالأشــياء المحرمة 
-كتأجير الإنســان نفســه أو ســيارته لحمل الخمر مثلًاً- فهي حرام، أما 

الإجارة في مجال تقديم الخدمات المحلّّلة للناس فهي حلال.

 :C قال

نْْسََانِِ نََفْْسََهُُ أََوْْ مََا يََمْْلِِكُُ أََوْْ يََلِِي أََمْْرََهُُ مِِنْْ  ِ جََارََاتِِ، فََإِجََِارََةُُ ا�لْإِ ِ »وََأََمََّا تََفْْسِِيرُُ ا�لْإِ
جََارََاتِِ، أََوْْ يُُؤْْجِِرُُ نََفْْسََــهُُ،  ِ لِِا مِِنْْ جِِهََاتِِ ا�لْإِ قََرََابََتِهِِِ أََوْْ دََابََّتِهِِِ أََوْْ ثََوْْبِهِِِ بِوََِجْْهِِ الْْحََلَا
أََوْْ دََارََهُُ، أََوْْ أََرْْضََهُُ، أََوْْ شََيْْاًًئ يََمْْلِِكُُهُُ، فِِيمََا يُُنْْتََفََعُُ بِهِِِ مِِنْْ وُُجُُوهِِ الْْمََنََافِِعِِ، أََوِِ الْْعََمََلِِ 
ـُونَ‏َ وََكِِيالًا لِلِْْوََالِيِ، أََوْْ وََالِيِاًً  بِنََِفْْسِِــهِِ وََوََلََدِِهِِ وََمََمْْلُُوكِِهِِ أََوْْ أََجِِيرِِهِِ مِِنْْ غََيْْرِِ أََنْْ يََك�

	 108



109 	 

لِلِْْوََالِيِ، فََلَاا بََأْْسََ أََنْْ يََكُُونََ أََجِِيراًً يُُؤْْجِِرُُ نََفْْسََــهُُ أََوْْ وََلََدََهُُ، أََوْْ قََرََابََتََهُُ أََوْْ مِِلْْكََهُُ أََوْْ 
ءِِالَا الْْوََالِيِ، نََظِِيرُُ  جِِيرِِ مِِنْْ عِِنْْدِِهِِ لََيْْسََ لََهُُمْْ بِوََِ ءُُ ا�لْأََ نََّهُُمْْ وُُكََلَاا وََكِِيلََهُُ فِِي إِجََِارََتِهِِِ �لِأََ
الْْحََمََّالِِ الََّذِِي يََحْْمِِلُُ شََــيْْاًًئ بِشََِــيْْءٍٍ مََعْْلُُومٍٍ إِلََِى مََوْْضِِعٍٍ مََعْْلُُومٍٍ، فََيََحْْمِِلُُ ذََلِكََِ 
الشََّــيْْءََ الََّذِِي يََجُُوزُُ لََهُُ حََمْْلُُهُُ بِنََِفْْسِِهِِ أََوْْ بِمََِمْْلُُوكِِهِِ أََوْْ دََابََّتِهِِِ، أََوْْ يُُؤََاجِِرُُ نََفْْسََهُُ فِِي 
عََمََلٍٍ يََعْْمََلُُ ذََلِكََِ الْْعََمََلََ بِنََِفْْسِِهِِ أََوْْ بِمََِمْْلُُوكِِهِِ أََوْْ قََرََابََتِهِِِ أََوْْ بِأََِجِِيرٍٍ مِِنْْ قِِبََلِِهِِ، فََهََذِِهِِ 
لٌٌا لِمََِنْْ كََانََ مِِنََ النََّاسِِ مََلِِكاًً أََوْْ سُُوقََةًً أََوْْ كََافِِراًً  جََارََاتِِ حََلَا ِ وُُجُُوهٌٌ مِِنْْ وُُجُُوهِِ ا�لْإِ

لٌٌا كََسْْبُُهُُ مِِنْْ هََذِِهِِ الْْوُُجُُوهِِ«. لٌٌا إِجََِارََتُُهُُ وََحََلَا أََوْْ مُُؤْْمِِناًً، فََحََلَا

جََارََةِِ نََظِِيرِِ أََنْْ يُُؤََاجِِرََ نََفْْسََهُُ عََلََى مََا يََحْْرُُمُُ  ِ »فََأََمََّا وُُجُُوهُُ الْْحََرََامِِ مِِنْْ وُُجُُوهِِ ا�لْإِ
عََلََيْْهِِ أََكْْلُُهُُ أََوْْ شُُــرْْبُُهُُ أََوْْ لُُبْْسُُهُُ، أََوْْ يُُؤََاجِِرََ نََفْْسََهُُ فِِي صََنْْعََةِِ ذََلِكََِ الشََّيْْءِِ أََوْْ حِِفْْظِِهِِ 
أََوْْ لُُبْْسِِهِِ، أََوْْ يُُؤََاجِِرََ نََفْْسََهُُ فِِي هََدْْمِِ الْْمََسََاجِِدِِ ضِِرََاراًً، أََوْْ قََتْْلِِ النََّفْْسِِ بِغََِيْْرِِ حِِلٍٍّ، 
صْْنََامِِ وََالْْمََزََامِِيرِِ وََالْْبََرََابِطِِِ وََالْْخََمْْرِِ وََالْْخََنََازِِيرِِ وََالْْمََيْْتََةِِ  أََوْْ حََمْْلِِ التََّصََاوِِيرِِ وََا�لْأََ
جََارََةِِ  ِ وََالدََّمِِ، أََوْْ شََيْْءٍٍ مِِنْْ وُُجُُوهِِ الْْفََسََادِِ الََّذِِي كََانََ مُُحََرََّماًً عََلََيْْهِِ مِِنْْ غََيْْرِِ جِِهََةِِ ا�لْإِ
نْْسََــانِِ إِجََِارََةُُ  ِ ـرٍٍْ مََنْْهِِيٍٍّ عََنْْهُُ مِِنْْ جِِهََةٍٍ مِِنََ الْْجِِهََاتِِ مُُحََرََّمٌٌ عََلََى ا�لْإِ فِِيهِِ، وََكُُلُُّ أََم�
نََفْْسِِهِِ فِِيهِِ أََوْْ لََهُُ أََوْْ شََــيْْءٍٍ مِِنْْهُُ أََوْْ لََهُُ، إِالَّا لِمََِنْْفََعََةِِ مََنِِ اسْْتََأْْجََرََهُُ، كََالََّذِِي يََسْْتََأْْجِِرُُ 

جِِيرََ يََحْْمِِلُُ لََهُُ الْْمََيْْتََةََ يُُنََحِِّيهََا عََنْْ أََذََاهُُ أََوْْ أََذََى غََيْْرِِهِِ وََمََا أََشْْبََهََ ذََلِكََِ«. ا�لْأََ

نِِا بِأََِجْْرٍٍ، أََنََّ  هُُامََا يََعْْمََلَا جََارََةِِ، وََإِنِْْ كََانََ كِِلَا ِ يََالَاةِِ وََا�لْإِ »وََالْْفََرْْقُُ بََيْْنََ مََعْْنََى الْْوِِ
ةِِالَا، فََيََلِِي أََمْْرََ غََيْْرِِهِِ فِِي  ةِِالَا الْْوُُ ةِِالَا أََوْْ لِوُُِ نْْسََانُُ لِوََِالِيِ الْْوُُ ِ يََالَاةِِ أََنْْ يََلِِيََ ا�لْإِ مََعْْنََى الْْوِِ
التََّوْْلِيََِةِِ عََلََيْْهِِ وََتََسْْلِِيطِِهِِ، وََجََوََازِِ أََمْْرِِهِِ وََنََهْْيِهِِِ، وََقِِيََامِِهِِ مََقََامََ الْْوََلِيِِِّ إِلََِى الرََّئِيِسِِ، أََوْْ 
يََالَاتِهِِِ، وََإِنِْْ كََانََ أََدْْنََاهُُمْْ  ئِهِِِ فِِي أََمْْرِِهِِ، وََتََوْْكِِيدِِهِِ فِِي مََعُُونََتِهِِِ وََتََسْْــدِِيدِِ وِِ مََقََامََ وُُكََلَاا
ةِِالَا الْْكِِبََارِِ الََّذِِينََ يََلُُونََ  يََالَاةًً فََهُُوََ وََالٍٍ عََلََى مََنْْ هُُوََ وََالٍٍ عََلََيْْهِِ، يََجْْرِِي مََجْْرََى الْْوُُ وِِ

يََالَاةََ النََّاسِِ فِِي قََتْْلِِهِِمْْ مََنْْ قََتََلُُوا وََإِظِْْهََارِِ الْْجََوْْرِِ وََالْْفََسََادِِ«. وِِ

نْْسََانِِ نََفْْسََهُُ أََوْْ مََا يََمْْلِِكُُهُُ  ِ جََارََةِِ فََعََلََى مََا فََسََّــرْْنََا مِِنْْ إِجََِارََةِِ ا�لْإِ ِ »وََأََمََّا مََعْْنََى ا�لْإِ



نََّهُُ الَا يََلِِي أََمْْرََ نََفْْسِِهِِ وََأََمْْرََ  مِِنْْ قََبْْلِِ أََنْْ يُُؤََاجََرََ لِشََِيْْءٍٍ مِِنْْ غََيْْرِِهِِ، فََهُُوََ يََمْْلِِكُُ يََمِِينََهُُ �لِأََ
مََا يََمْْلِِكُُ قََبْْلََ أََنْْ يُُؤََاجِِرََهُُ مِِمََّنْْ هُُوََ آجََــرََهُُ، وََالْْوََالِيِ الَا يََمْْلِِكُُ مِِنْْ أُُمُُورِِ النََّاسِِ 
شََــيْْاًًئ إِالَّا بََعْْدََ مََا يََلِِي أُُمُُورََهُُمْْ وََيََمْْلِِكُُ تََوْْلِيََِتََهُُمْْ، وََكُُلُُّ مََنْْ آجََرََ نََفْْسََهُُ أََوْْ آجََرََ مََا 
يََمْْلِِكُُ نََفْْسُُــهُُ أََوْْ يََلِِي أََمْْرََهُُ مِِنْْ كََافِِرٍٍ أََوْْ مُُؤْْمِِنٍٍ أََوْْ مََلِِكٍٍ أََوْْ سُُوقََةٍٍ عََلََى مََا فََسََّرْْنََا 

لٌٌا مُُحََلََّلٌٌ فِِعْْلُُهُُ وََكََسْْبُُهُُ«. جََارََةُُ فِِيهِِ فََحََلَا ِ مِِمََّا يََجُُوزُُ ا�لْإِ

الصناعة بين الحللا والحرام:
ثمّّ يبي�ـّن الإمام C أنّّ العمل في مجال الصناعة محبّّذ في الشــريعة 
الإسلامية وأنّّ الحلال من الصناعة هو ما كان نافعاًً للناس وفيه صلاحهم، 
في حين أنّّ الحرام هو الصناعة التي لا يأتي منها إالّا الفســاد، أمّّا ما كان له 
منافع محلّّلة ومحرّّمة فإنّّ الشــرع يغلِِّب جانب الحلال ويسمح به، وتقع 

مسؤولية الاستفادة المحرّّمة على المستفيد نفسه.

:C يقول الإمام

»وََأََمََّا تََفْْسِِيرُُ الصِِّنََاعََاتِِ فََكُُلُُّ مََا يََتََعََلََّمُُ الْْعِِبََادُُ أََوْْ يُُعََلِِّمُُونََ غََيْْرََهُُمْْ مِِنْْ صُُنُُوفِِ 
الصِِّنََاعََاتِِ مِِثْْلِِ: الْْكِِتََابََةِِ، وََالْْحِِسََــابِِ، وََالتِِّجََارََةِِ، وََالصِِّبََاغََةِِ، وََالسِِّــرََاجََةِِ، 
ـةَِِ، وََصََنْْعََةِِ صُُنُُوفِِ التََّصََاوِِيرِِ مََا لََمْْ  وََالْْبِنََِاءِِ، وََالْْحِِيََاكََةِِ، وََالْْقِِصََارََةِِ، وََالْْخِِيََاط�

تِِالَاآلْآ الََّتِيِ يََحْْتََاجُُ إِلََِيْْهِِ الْْعِِبََادُُ،  يََكُُنْْ مِِثْْلََ الرُُّوحََانِيِِِّ، وََأََنْْوََاعِِ صُُنُُوفِِ ا

لٌٌا  »]الََّتِيِ [ مِِنْْهََا مََنََافِِعُُهُُمْْ، وََبِهََِا قِِوََامُُهُُمْْ، وََفِِيهََا؛ بُُلْْغََةُُ جََمِِيعِِ حََوََائِجِِِهِِمْْ فََحََلَا
فِِعْْلُُهُُ وََتََعْْلِِيمُُهُُ وََالْْعََمََلُُ بِهِِِ وََفِِيهِِ لِنََِفْْسِِهِِ أََوْْ لِغََِيْْرِِهِِ«.

لََآلْآةُُ قََدْْ يُُسْْــتََعََانُُ بِهََِا عََلََى وُُجُُوهِِ الْْفََسََادِِ  »وََإِنِْْ كََانََتْْ تِلِْْكََ الصِِّنََاعََةُُ وََتِلِْْكََ ا
ـلِِِ فََلَاا بََأْْسََ بِصِِِنََاعََتِهِِِ  ـُونُُ مََعُُونََةًً عََلََى الحََقِِّ وََالْْبََاط� وََوُُجُُوهِِ الْْمََعََاصِِي، وََيََك�
وََتََعْْلِِيمِِهِِ، نََظِِيرِِ الْْكِِتََابََةِِ الََّتِيِ هِِيََ عََلََى وََجْْهٍٍ مِِنْْ وُُجُُوهِِ الْْفََسََــادِِ مِِنْْ تََقْْوِِيََةِِ مََعُُونََةِِ 

	 110



111 	 

ةِِالَا الْْجََوْْرِِ. وََكََذََلِكََِ السِِّــكِِّينُُ وََالسََّيْْفُُ وََالرُُّمْْحُُ وََالْْقََوْْسُُ وََغََيْْرُُ ذََلِكََِ  يََالَاةِِ وُُ وِِ
حِِا وََجِِهََاتِِ الْْفََسََادِِ وََتََكُُونُُ  لََآلْآةِِ الََّتِيِ قََدْْ تُُصْْرََفُُ إِلََِى جِِهََاتِِ الصََّلَا مِِنْْ وُُجُُوهِِ ا
جْْرِِ عََلََيْْهِِ وََفِِيهِِ وََالْْعََمََلِِ  ـَا، فََلَاا بََأْْسََ بِتََِعْْلِِيمِِهِِ وََتََعََلُُّمِِهِِ وََأََخْْذِِ ا�لْأََ آلََةًً وََمََعُُونََةًً عََلََيْْه�
ئِقِِِ، وََمُُحََرََّمٌٌ عََلََيْْهِِمْْ  حِِا مِِنْْ جََمِِيعِِ الْْخََلَاا بِهِِِ وََفِِيهِِ لِمََِنْْ كََانََ ل�ـهَُُ فِِيهِِ جِِهََاتُُ الصََّلَا
فِِيهِِ تََصْْرِِيفُُهُُ إِلََِى جِِهََاتِِ الْْفََسََــادِِ وََالْْمََضََارِِّ، فََلََيْْسََ عََلََى الْْعََالِمِِِ وََالمُُتََعََلِِّمِِ إِثِْْمٌٌ 
حِِاهِِمْْ وََقِِوََامِِهِِمْْ وََبََقََائِهِِِمْْ،  وََالَا وِِزْْرٌٌ لِمََِا فِِيهِِ مِِنََ الرُُّجْْحََانِِ فِِي مََنََافِِعِِ جِِهََاتِِ صََلَا

ثْْمُُ وََالْْوِِزْْرُُ عََلََى الْْمُُتََصََرِِّفِِ بِهََِا فِِي وُُجُُوهِِ الْْفََسََادِِ وََالْْحََرََامِِ«. ِ وََإِنََِّمََا ا�لْإِ

ِكََ إِنََِّمََا حََرََّمََ اللهُُ الصِِّنََاعََةََ الََّتِيِ حََرََامٌٌ كُُلُُّهََا الََّتِيِ يََجِِي ءُُ مِِنْْهََا الْْفََسََــادُُ  »وََذََلـ�
ِهِِ، وََالصُُّلْْبََانِِ  طِِِ وََالْْمََزََامِِيرِِ وََالشِِّــطْْرََنْْجِِ وََكُُلِِّ مََلْْهُُوٍٍّ بـ� مََحْْضــاًً، نََظِِيرُُ الْْبََرََابـ�
شْْرِِبََةِِ الْْحََرََامِِ، وََمََا يََكُُونُُ مِِنْْهُُ وََفِِيهِِ  صْْنََامِِ وََمََا أََشْْــبََهََ ذََلِكََِ مِِنْْ صِِنََاعََاتِِ ا�لْأََ وََا�لْأََ
حِِا، فََحََرََامٌٌ تََعْْلِِيمُُهُُ  الْْفََسََادُُ مََحْْاًًض وََالَا يََكُُونُُ فِِيهِِ وََالَا مِِنْْهُُ شََيْْءٌٌ مِِنْْ وُُجُُوهِِ الصََّلَا
جْْــرِِ عََلََيْْهِِ، وََجََمِِيعُُ التََّقََلُُّبِِ فِِيهِِ مِِنْْ جََمِِيعِِ وُُجُُوهِِ  وََتََعََلُُّمُُهُُ وََالْْعََمََلُُ بِهِِِ وََأََخْْذُُ ا�لْأََ
الْْحََــرََكََاتِِ كُُلِِّهََا، إِالَّا أََنْْ يََكُُونََ صِِنََاعََةًً قََدْْ تُُصْْــرََفُُ إِلََِى جِِهََاتِِ الصََّنََائِعِِِ وََإِنِْْ 
ـدَْْ يُُتََصََرََّفُُ بِهََِا وََيُُتََنََاوََلُُ بِهََِا وََجْْهٌٌ مِِنْْ وُُجُُوهِِ الْْمََعََاصِِي فََلََعََلََّهُُ لِمََِا فِِيهِِ مِِنََ  كََانََ ق�
حِِا حََلََّ تََعََلُُّمُُهُُ وََتََعْْلِِيمُُهُُ وََالْْعََمََلُُ بِهِِِ، وََيََحْْرُُمُُ عََلََى مََنْْ صََرََفََهُُ إِلََِى غََيْْرِِ وََجْْهِِ  الصََّلَا
حِِا. فََهََذََا بََيََانُُ تََفْْسِِيرِِ وََجْْهِِ اكْْتِسََِابِِ مََعََايِشِِِ الْْعِِبََادِِ وََتََعْْلِِيمِِهِِمْْ فِِي  الْْحََقِِّ وََالصََّلَا

جََمِِيعِِ وُُجُُوهِِ اكْْتِسََِابِهِِِمْْ..«))).

تمّّألات في الحديث:
1- تشير الرواية إلى الطبقات الاجتماعية العامة، وهم:

ألــف: الموظّّفون الحكوميون، وتشــير الرواية إلى هــذه الطبقة بلفظ 

))) نقلنا الرواية من: وسائل الشيعة )كتاب التجارة(، ج 17، ص 85، وتحف العقول، ص 333.



)الولاية والولاة(.

باء: التجّّار، ما يشــمل التجــارة العامّّة كالاســتيراد والتصدير والبيع 
بالجملة، أو التجارة الجزئية كأصحاب المحلات الصغيرة والبيع بالمفرد.

جيم: الصناعيون.

دال: عمّّال مستأجرون.

ولا تــزال هذه الطبقات هي الفئات الرئيســة في الأنظمــة الاقتصادية 
القائمة في البلاد.

2- وتبدأ الرواية بالحديث عن الــولاة )الموظّّفين( ممّّا يوحي بأهمية 
السياســة والإدارة الحكومية، وأنّّ صلاح الأمّّة وفســادها يتأثّّران مباشرة 

بصلاح أو فساد السياسة والنظام الإداري.

الموظّّفون:
3- تحدّّثت الروايــة عن جواز تقلّّد المناصــب والوظائف الحكومية 
في الحكومات الشــرعية، واشترطت أن يكون الموظّّف )أو الوالي عنهم( 
ملتزماًً بدقّّة بالتعاليم الحكومية الصادرة عن الحاكم العادل من دون زيادة 
أو نقيصــة. ذلك لأنّّ مجــرّّد الانتماء إلى حكومة شــرعية عادلة، لا يعني 
تصحيــح كلّّ عمل يصدر عن الفرد، بل إنّّما يصح التوظيف عند العادل إذا 

التزم الإنسان بالعدل في تصرفاته ولم يعمل بهواه.

ـّا التوظيف لدى الحكومات الجائرة، فقــد بيّّنت الرواية حرمة  4- وأم�
التعامل مع هــذه الحكومات في مجال الولاية ذاتهــا، أي في مجال دعم 
نََّ  النظام الجائر وتعزيز أركانه، حيث عب�ـّرت الرواية عن ذلك بالقول: »�لِأََ

	 112



113 	 

كُُلََّ شََيْْءٍٍ مِِنْْ جِِهََةِِ اََلْْمََعُُونََةِِ مََعْْصِِيََةٌٌ كََبِيِرََةٌٌ مِِنََ اََلْْكََبََائِرِِِ«.

5- وتســتثني الرواية مــن حرمة ولاية الجائر حــالاتِِ الضرورة، مثل 
الضرورة التي تحلّّل الدم والميتة، وهناك بالطبع استثناءات أخرى تُُستنبط 
من القواعد العامّّة في الشريعة، سنشير إليها في مواقعها إن شاء اللّّه تعالى.

التجارات:
6- نســتفيد من الحديث أنّّ الأصل في التجــارات هو الحلّّية ما دامت 
مفيدة للناس، وفيها منفعتهم ومصلحتهم المعيشية، وإنّّما يُُستثنى منها تلك 

المنافع التي حرّّمها الشرع.

7- وإذا تشــابهت معاملة من المعاملات المستحدثة ولم نعرف وجه 
الحلّّية فيها من وجه الحرمة، فالأصل فيها الحلّّية.

8- ونســتفيد من الرواية أنّّ سبب حرمة بعض المعاملات التجارية هو 
ورود النهي من قبل الشــريعة، فإذا لم تكــن المعاملة منهياًً عنها لم تحرم، 
وإنّّما يحرم ما يرتبط بمجال النهي فقط وليس بشكل مطلق، فمثلًاً إذا كان 
الشــي ء منهياًً عن أكله وشــربه، ولكنّّه ليس منهياًً عن استخدامه للتداوي 
والعلاج )كالســم(، فالمحرّّم هنــا هو التعاقد عليه للأكل والشــرب، أمّّا 

التعاقد عليه من أجل الغرض المحلّّل )وهو التداوي( فلا يبدو أنّّه محرم.

9- وهكذا الأمر بالنســبة للنجس والمتنجّّس، إذ الحــرام هو التعاقد 
عليهما للاستخدام المحرّّم كالأكل والشرب والصلاة وسائر الاستعمالات 
المنهي عنهــا، أمّّا التعاقد عليهما لغرض الاســتخدام الــحلال لهما فلا 
حرمة فيه، كاســتخدام بعض المواد النجسة في التسميد، أو في الأغراض 
الصناعية، أو اســتخدام الدم للتزريق في المريــض، أو أيّّ غرض محلّّل 



مشروع آخر يقصده العقلاء.

فالمحرّّمات يمكن أن يقع التعاقد عليها إذا كانت لها منافع محلّّلة معتدٌٌّ 
بها ومعترف بها عند العقلاء.

10- وتصرّّح الروايــة بتحريم المتاجرة بــكلّّ آلات اللهو )كالآلات 
الموســيقية(، وكلّّ ما يكون أداة وطريقاًً للمعصيــة كالأصنام، والصلبان، 
وآلات القمــار، وما يــؤدي إلى المســاعدة على الحرام كبيع الأســلحة 

والمعدات الحربية لأعداء الدين.

11- كما يحرم التعاقد على كلّّ شــي ء يساعد العدو على التغلّّب على 
المســلمين، مثل بيع الوقود لآلياتهم الحربية، أو بيع التقنية التي تساعدهم 

على الحرب.

12- وكذلك يحرم التعاقد على كلّّ ما يســبب ضرراًً بالغاًً بالمسلمين، 
مثل المخدرات.

الإجارات )أو بيع الخدمات(:
13- تشير الرواية إلى أنّّ الإجارة أنواع ثلاثة:

الأول: أن يؤجّّر الشــخص ما يملك من الأرض أو العقار )دار سكنى، 
أو محل تجاري، أو مبنى إداري، أو غيرها( أو وســائط النقل )كالســيارة، 
والقطار، والسفينة، والطائرة( أو بعض الآلات والأجهزة المفيدة الأخرى.

الثاني: أن يؤجّّر الشخص نفسه )كالعامل الذي يبيع خدماته(.

الثالث: أن يؤجّّر الشخص من يملك أمره مثل: أولاده أو ذوي قرابته، أو 
من يتحمّّل مسؤولية الإشراف عليه بالوكالة.

	 114



115 	 

14- معيار حرمة الإجارة هو حرمة العمل الذي يقوم به الفرد، فما كان 
محرّّماًً على الفرد من غير جهة الإجارة )بل من جهة ا لمباشرة( يحرم أياًًض 
من جهة الإجــارة، فكما لا يجوز بيع الخمر والميتــة واللحوم المحرمة، 
والأفلام الخليعــة وآلات القمــار والمخدرات، وقتــل النفس المحرّّمة، 
كذلك لا يجوز الإجارة لتقديم أيّّة خدمات في إطار هذه الأمور، فكلّّ فعل 

حرام لا يجوز الإجارة له.

15- أمّّا إذا كان في ذلك الفعل أو الشــي ء الحرام جهة صلاح وحلال 
جازت الإجارة له، فمــثلًاً إذا واجهنا كمية كبيرة من الذبائح المحرّّمة التي 
ينبغــي التخلص منها بالحرق أو الدفن، جاز أن يؤجّّر الإنســان نفســه أو 

معداته للقيام بهذا العمل الحلال وإن كانت الميتة نفسها محرّّمة.

16- هناك فرق بين الولاية مــن قبل الظالم )التوظيف( وبين الإجارة، 
إذ إنّّ الولايــة تعني فــرض الهيمنة على الغير من قبــل الوالي )الحاكم أو 
الدولة(، بينما الإجــارة تعني عقداًً يقدّّم الفرد بموجبه خدمة معينة للطرف 

الآخر بإزاء أجر معلوم.

من هنا تجوز الإجارة لكلّّ الناس وفي كلّّ الأعمال والخدمات المحلّّلة، 
ولا تجــوز الولاية )بالمعنى التي ذكرناها( مــن قبل كلّّ أحد، إنّّما من قبل 

الحاكم العادل فقط.

الصناعات:
17- أهم ما يُُســتفاد من هذا الحديث الشريف فيما يتعلّّق بالصناعات 
هــو: أنّّ الصناعة أمر مرغوب فيه في الشــريعة، لأنّّها تســد ثغرات كثيرة 
في حياة الناس، وتســاعد على تطوير حياتهــم نحو الأفضل، وأنّّها محلّّلة 



بصفة عامة، وذلك كأغلب الصناعات الإنتاجية المتداولة في حياتنا اليوم، 
سواء الصناعات الثقيلة؛ كصناعة الطائرات، والسيارات، والسفن، والبترو 
كيماويات، والمعادن وما أشــبه، أو الصناعات الخفيفــة كصناعة المواد 
الإنشــائية، والنســيج، والخياطة، والصياغة، والمواد الغذائية، وغير ذلك 
ممّّا يحتاج إليه الناس في إدارة شــؤونهم الحياتية والمعيشية وتوفير الرفاه 

والسعادة والراحة لهم.

18- أمّّا الصناعات المحرّّمة فهي التي تســتخدم منتوجاتها في مجال 
الفساد فقط، وليس لها أيّّ استخدام ســليم وصالح كالآلات الموسيقية، 
وأدوات القمار، وســائر أنــواع اللهو المحرم، والأصنام، والمشــروبات 

المحرمة، والمخدرات، وما إلى ذلك.

19- وأمّّا الصناعات ذات الوجهين، التي يشترك الانتفاع بها في مجالي 
الصلاح الفســاد، فإنّّ الرواية تؤكّّد على تغليب جانب الصلاح، فإذا كانت 
الأســلحة النارية تســتخدم للدفاع عن النفس -وهو أمر مشروع-، ولقتل 
الأبرياء -وهو أمر محرم وفاســد-، فإنّّ هذا لا يعني تحريم صناعتها، بل 
الحكم يتبع جهة الصلاح والمنفعة المحلّّلة المقصودة، وتبقى مســؤولية 

الاستخدام الفاسد على المستخدم ذاته.

	 116



4

شرح كلام 
 Cلأمير المؤمنين
عن دعائم  الإيمان





دعائم الإيمان

كيف يعتمر القلب بالايمان؟ بكلمة: حين يُُسقط حجاب الزمان فيعيش 
عِِبَرَ الماضي، وعواقب المستقبل، يعيشــهما بذات الوضوح الذي يعيش 

الحاضر.

وحين يســقط حجاب الظاهر وينفذ ببصيرته إلى غيب الباطن فاذا به لا 
ينظر إلى شي ء حتى يتبصّّر أوّّله وآخره وحكمته وعبرته.

وحين يسقط حجاب الذات، فلا يمزج بين هوى نفسه وبصيرة قلبه، ولا 
بين أمنياته وعلمه، ولا بين هدى عقله وبين وساوس الشيطان.

وهنا يجدر بنا أن نتلو معاًً حديثاًً مأثوراًً عن الإمام علي C وهو يبيّّن 
دعائم الإيمان بلغة موجزة ونحاول توضيحها باختصار:

 C في نهج البلاغة أنّّه سئل أمير المؤمنين Eنقل الشريف الرضي
دَْْعَلِِ  لَْْاََوَ قَِِيَينِِ  لَْْاََوَ بَْْصَّرِِ  ى َاَل َلََعَ  : َمَِ ائـ� َعََدَ رَْْأَعَِِبَ  ى  َلََعَ انُُ  يَمَ ِ عن الإيمان فقال: �لْإَِاَ
َاََوَلزُُّهْْدِِ  قَِِفََ  ـ َاََوَل�ش ـوَْْقِِ  ى َاَل�ش َلََعَ بٍٍَعَُ:  ـ رَْْأَعَِِبَ ش� ى  َلََعَ ا  بَْْصَّرُُ مِِنَْْهَ َاََوَل ادِِ،  لَْْاََوَجَِِهَ
ارِِ  َقََفَ مَِِنَ َاَلَنَّ نَْْمََوَ شَْْأَ  اتِِ،  َوََهََشَّ  نَِِعَ َاَل َلاََسَ  ةَِِنََّجَ   ـَتَْاَقَ إَِلَى لَْْاَ نَِِمََفَ اِش�  قَُُّرََتَّبِِ،   َاََوَل
َبََقََتَ  نَِِمََوَ اِرِْْ  اَنَ بِاِلْْمُُصِِيَبَاتِِ  ـَهََتَْ هَِِزََدَ فِِي َاَلدُُّنَْْيَا اِس� نَْْمََوَ   اتِِ،  َمََرََّحَ  َبََنََتَ لَْْاَمُُ اِجِْْ

اتِِ. يَْْخََرَ َعََرَ إَِلَى لَْْاَ ا وَْْمََتَ َسَ لَْْاَ



ةَِِمَ  وَُُّأََلِِ لَْْاَحِِكْْ ت�َوَـ ةَِِنَ  ةَِِرَ لَْْاَفِِطْْ بَْْتَصِِ ـَى  ل�َعَ بٍٍَعَ:  رَْْأَعَِِبَ شُُــ ى  َلََعَ ا  قَِِيَينُُ مِِنَْْهَ لَْْاََوَ
نَْْمََوَ   ةَُُمَ،  هَُُلَ لَْْاَحِِكْْ تَْْنََيََّبََتَ    ةَِِنَ  َرََصََّبََتَ فِِي لَْْاَفِِطْْ  نَْْمََفَ    ، لَِوََّ�لْأََاَيَِنَ  ةَِِنَّ  سَُُوَ ةَِِرَ  ةَِِظَ لَْْاَعِِبْْ وَْْمََوَعِِ 

. لَِوََّ�لْأََاَيَِنَ  اَنَ فِِي  ا َكَ َمََنََّأََكََفَ   َةََرَ  َفََرََعَ لَْْاَعِِبْْ  نَْْمََوَ    ، َةََرَ َفََرََعَ لَْْاَعِِبْْ  ةَُُمَ  هَُُلَ لَْْاَحِِكْْ تَْْنََيََّبََتَ   

ةَِِرَ  زَُُوَهْْ وَْْغََوَرِِ لَْْاَعِِلْْمِِ   هَْْفَمِِ  صِِِ لَْْاَ ائـ� ى َغَ َلََعَ بٍٍَعَُ:  ـ رَْْأَعَِِبَ ش� ى  َلََعَ ا  دَْْعَلُُ مِِنَْْهَ لَْْاََوَ
وَْْغََرَ لَْْاَعِِلْْمِِ  لَِِعََمَ  نَْْمََوَ   ـمِِْ،  وَْْغََرَ لَْْاَعِِل� لَِِعََمَ  هَِِفََمَ  نَْْمََفَ   ةَِِخَ لَْْاَحِِلْْمِِ،  ـَا س�َرََوَ  لَْْاَحُُكْْمِِ 
اَشَ فِِي َاَلَنَّاسِِ  َعََوَ مَْْأَرِِهِِ،  ـرَِِّطْْ فِِي  مَْْلَ يُُف� لَُُحََمَ  نَْْمََوَ   ائِعِِِ لَْْاَحُُكْْمِِ،  ـَرََ نَْْعَ ش� َرََدََصَ  

مَِِحَيداًً .

نَِِعَ  هَْْنَّيِِ  َاََوَل ـرُُْوفِِ  ع�َمَ مَْْ�لْأََاَرِِ بِاِلْْ ى  َلََعَ بٍٍَعَُ:  ـ رَْْأَعَِِبَ ش� ى  َلََعَ ـَا  ادُُ مِِنْْه� لَْْاََوَجَِِهَ
َدََّشَ  عَْْمَرُُوفِِ  َرََمََأَ بِاِلْْ نَْْمََفَ    ، اسِِقِِيَنَ ـَنََآنِِ لَْْاََفَ ش�َوَ اطِِنِِ  َوََمَ َاََوَلصِِّدْْقِِ فِِي لَْْاَ رَِِكَ  لَْْاَمُُنْْ
َقََدََصَ   نَْْمََوَ    ، افِِرِِيَنَ َمََغَ أُُنُُوَفَ لَْْاََكَ رَِِكَ رَْْأَ ـنَِِ لَْْاَمُُنْْ ى ع� نَْْمََوَ َهََنَ   ، ظُُهُُوَرَ لَْْاَمُُؤْْمِِنِيَِنَ
هَُُلَ  هَُُلَّ  ضَِِغََبَ َاَل هَِِلَّ  ضَِِغََوََبَ لِ  اسِِقِِيَنَ  نَِشََئَ لَْْاََفَ نَْْمََوَ   يَْْلََعَهِِ،   ا  ى َمَ اطِِنِِ َضََقَ َوََمَ فِِي لَْْاَ

ةَِِمَ))). اهُُ وَْْيََمَ لَْْاَقَِِيَا رَْْأََوََضَ

تفسير عدامئ الإيمان:
يبــدو أنّّ هذا الحديث يبيّّن حقيقة الإيمان وما يهدينا إلى تلك الحقيقة، 
وبالذات من حيث أنّّ الإيمان ليس مرّّجد نور )كنور العقل والعلم والمشيئة( 
بل هو أياًًض روح وعزم وبالتالي إعمار القلب بذلك النور، وتفاعل النفس 
معه. وبكلمة: الإيمان فعل الفؤاد وليس فقط نوره، وعلى الإنســان السعي 

نحوه لكي يعطيه اللّّه سبحانه منه بقدر مقدور.

فهو قائم على تلك الأركان الأربعة: الصبر واليقين والعدل والجهاد.

))) نهج البلاغة، الحكمة 31.

	 120



121 	 

ألف/ الصبر أوّّل عدامئ الايمان:
ولكن كيف أصبح الصبر أبرز دعائم الايمان؟

الإيمان حقاًً هو التســليم لحقيقة الغيب، وقد قال ربّّنا سبحانه:﴿الََّذِِينََ 
ةََا وََمِِمََّا رََزََقْْنََاهُُمْْ يُُنْْفِِقُُونََ﴾))). يُُؤْْمِِنُُونََ بِاِلْْغََيْْبِِ وََيُُقِِيمُُونََ الصََّلَا

ولعلّّ العلم بالشهود ليس إيماناًً، إذا لم يتطلّّب جهداًً نفسياًً وسعياًً قلبياًً.

والزمن القادم )الآخرة( هو الذي يحفّّز الإنســان إلى الإيمان، وبالذات 
وعي المســؤولية والاعتقاد الراســخ بالجزاء، وهكذا أصبح الشوق إلى 
الجنة والخشــية من النار، والرغبة عن الدنيا وانتظــار الموت، من أعظم 
دعائم الإيمان، لأنّّ كلّّ ذلك يجعلنا نتجاوز الشــهود إلى الغيب والحاضر 

إلى المستقبل والمحدود إلى المطلق.

باء/ اليقين زهرة الإيمان:
بعد أن ترتفع عن العين حجب المادة، وشهوات الدنيا وضغوط الحياة 
العاجلة، تنفتح على البصيرة نافذةٌٌ وسيعة على الغيب، وهنا الغيب ليس مرّّجد 
وعي المستقبل، بل تبصرة حقائق الأشياء التي غلّّفتها المادة الثقيلة وأدرانها.

واليقين هو تلك النافذة، فما هي أركان اليقين وعوامله؟

أوّّلًاً: تبصير العقل، وإثارته لكي تتعرّّف على مواطن الأمور، وخلفيات 
الظواهــر، وللقلب موهبة الوصول إلى الباطل تســمى بـ )الفطنة(، ولكن 
الفطنة في ســبات حتى يبصّّرها الإنسان، فهنالك يصبح الفرد فطناًً )يصبح 

كيّّساًً وذا بصيرة(.

))) سورة البقرة، الآية: 3.



فإذا أصبح فطناًً لا يكتفي بمعرفــة المظهر، بل يتفطّّن إلى المخبر ليس 
بالتعمّّق القائم على التخّّيل والظنّّ، بل بالفطنة القائمة على اكتشاف الحق 
بحقيقته، والصواب بنوره، وكلّّ شي ء بآياته وعلاماته، مستهدياًً بنور العلم، 

وبالمعارف السابقة والتجارب المتراكمة.

ثانياًً: تأوّّل الحكمة ومن خلال معرفة الشي ء معرفة واسعة محيطة، يعرف 
الإنسان حكمته، وسبب وجوده وما أدّّى إليه، وهنا تلتقي فطرة الإنسان التي 
تحتوي على المثل العليا والحقائق الكبرى؛ تلتقي بتطبيقاتها على الواقع، 
وكمثل على ذلــك إذا كانت الحكمة هي القيم التي تميّّز للإنســان الحق 
ت النفس البشرية عليها، وعرف الإنسان عبر تطبيق تلك  والباطل، وقد فُُطَِِرَ
القيم -على الواقع الخارجي- عرف حقيقة الحوادث والظواهر التي تقع، 
وأنّّها هل هي حق أم باطل، صواب أم خطأ، وهكذا يطبّّق الإنسان المؤمن 

الحكمة على الواقع كما وأنّّه يرجع الواقع إلى حقائق الحكمة))).

ثالثاًً: فــاذا عرفنا ماذا وقع )عبر موهبة الفطنــة( وعرفنا لماذا وقع )عبر 
موهبة الحكمة( فعلينا ان نتخذ موقفاًً منه أي نحدّّد وضعنا بالنسبة إلى تلك 
الحقيقة، ومن هنا قال الإمام C ومن تبيّّنــت له الحكمة عرف العبرة، 

فالعبرة هي الانتفاع العملي بالحكمة.

رابعاًً: ســنّّة الأوّّلين، فمن خلال الاعتبار يصل الإنسان إلى تفاعل بين 
النفــس والمعرفة، ويندمــج العلم بالعمل، ويتناغــم الموضوع والذات، 
ن  ويقترب الإنسان إلى معرفة السنن الإلهية التي جرت في الأوّّلين، وأنّّ َمَ

ن هلك كيف هلك. نجا كيف نجا وَمَ

))) للتأوّل معنيان: الأوّل تطبيق النص على الواقع، الثاني إرجاع الواقع الجزئي إلى القاعدة 
العامة، ويبدو أنّ كلا المعنيين صحيح إلّّا أنّ الثاني أقرب.

	 122



123 	 

كيف تكون العبرة طريقاًً إلى معرفة السنن )القوانين الاجتماعية(؟ لعلّّ 
ذلــك يتمّّ بعد إلغاء الحاجز الزمني بين الماضي والحاضر، وإلغاء الحاجز 
المصطنع بين الموضوع والــذات، فيصل القلب إلى الحقيقة المطلقة من 

دون حجاب.

جيم/ العدل جوهر القيم:
ماذا تعني كلمة العدل؟ إنّّها تعني إعطاء كلّّ ذي حق حقّّه، والقضاء بين 

الناس بما أراه اللّّه من الحق وعدم اتباع الهوى))).

ولكي يعدل الإنســان بين الناس فإنّّه بحاجة إلــى أربعة أمور هي: فهم 
عميق، وعلم غزير، وصواب في الرأي، وضبط للعواطف.

والإيمان باللّّه سبحانه يورث هذه الخصال، كيف ذلك؟ ذلك أنّّ:

أوّّلًاً: غائص الفهــم، فالمؤمن الذي يكشــف -بإيمانه- حجب الكِِبر 
والجحــود، ويطّّلع على غيب الشــهود، إنّّه يؤتى غائــص الفهم، أرأيت 
كيف يغوص طالب اللؤلؤ في عمق البحــار؟ كذلك المؤمن لا يقف عند 
حاجز الشــهود الظاهر، بل يسعى أبداًً لفهم الحقيقة بالغوص في الحقائق، 
والاطلاع على الماورائيات، من هنا جاء في حديث الإمام علي C في 
تعريف العدل أنّّه يقوم على غائص الفهم، وجاء في بعض نســخ الحديث: 

»على غامض الفهم« والفهم الغامض هو الفهم لما غمض وخفي.

ثانياًً: غور العلم، فعندما يُُؤتى المرء غائص الفهم، يصل إلى غور العلم، 

))) قال العلامة المجلســي في موســوعة البحار، ج65، ص 369: كأنّ المراد بالعدل هنا 
ترك الظلم، والحكم بالحق بين الناس، وإنصاف )أن ينصف الإنسان( الناس من نفسه، 

لا )وليس المراد من كلمة العدل هنا( ما هو مصطلح الحكماء من التوسّط في الأمور.



فلا يكون علمه سطحياًً قشرياًً، بل يغور في الأعماق ليبلغ لبّّ الحقيقة.

والعلــم العميق )غور العلــم( هو العلم الغامر )حيــث جاء في بعض 
النسخ(.

ثالثاًً: زهرة الحكم، حيث تكتمل عند المؤمن شروط الحكم الصائب، 
 C الــذي طلبه‏ بالفهم الغائــص والعلم الغامر، والذي يســمّّيه الإمام

بـ)زهرة الحكم(.

وهي الحكم الزاهر الواضح، الذي لا ريب فيه، فهو لا يتّّبع المتشابهات، 
ولا يبحث عن الأحكام الملتوية، بل يســير علــى الطريق الواضح والذي 

يسمّّيه الإمام بـ )الشريعة(.

ويقول C في نصّّ آخر: »وََمََنْْ عََلِِمََ عََرََفََ شََرََائِعََِ اََلْْحُُكْْمِِ«))).

رابعاًً: رساخة الحلم واذا عرف الحكم الصائب، لم يبق امامه الا العاطفة 
التي قد تلوبه عن الحكم السليم وهو يتحدّّاها الحلم الراسخ، الذي يضبط 

النفس، فلا تميل مع الهوى عن الحق.

ةَِِخَ لَْْاَحِِلْْمِِ(. ا َسََرََوَ  ( :C ومن هنا قال الإمام

وَْْغََرَ لَْْاَعِِلْْمِِ(. لَِِعََمَ  هَِِفََمَ  نَْْمََفَ   ( :C ثمّّ قال الإمام

أليس الفهم )الفقه- التأمل- التفكر( هو وســيلة الإنسان لمعرفة العلم 
العميق؟

وقال C: »وََمََنْْ عََلِِمََ غََوْْرََ الْْعِِلْْمِِ صََدََرََ عََنْْ شََرََائِعِِِ الْْحُُكْْمِِ«.
فمن دون العلم بالحقائق الخفية، لا يتســنّّى للمؤمن أن يعود من رحلته 

))) الكافي، ج2، ص 51.

	 124



125 	 

العلمية والعقلية بالحُُكم الواضح، الذي يسمّّيه الإمام بشرايع الحكم.

ونســتلهم من كلمة الإمام أنّّ المؤمن يصل إلى تلك المناهج الواضحة 
-التي تشــبه الشريعة التي لا تخصّّ قضية محدّّدة وإنّّما جملة القضايا وفي 
مختلف الحالات- فهو كمن قد اســتوى على الطريق المســتقيم في أمر 

القضاء.

ـرَِِّطْْ فِِي أََمْْرِِهِِ وََعََاشََ فِِي النََّاسِِ  وقال عن فائدة الحلم: »وََمََنْْ حََلُُمََ لََمْْ يُُف�
حََمِِيداًً«.

دال/ الجهاد نصح الإيمان:
واذا اكتملت حقائق الإيمان في سلوك الفرد في العبادات )الصبر(، وفي 
شؤون الحياة )اليقين(، وفي المجتمع )العدل(، هناك جاء دور الدفاع عن 

:C إيمانه بالجهاد، الذي قال عنه الإمام

ـرُُْوفِِ، وََاََلنََّهْْيِِ عََنِِ  مْْرِِ بِاِلْْمََع� »وََاََلْْجِِهََادُُ مِِنْْهََا عََلََى أََرْْبََعِِ شُُــعََبٍٍ: عََلََى اََ�لْأََ
اََلْْمُُنْْكََرِِ، وََاََلصِِّدْْقِِ فِِي اََلْْمََوََاطِِنِِ، وََشََنََآنِِ اََلْْفََاسِِقِِينََ«.

أوّّلًاً: الأمــر بالمعروف، وهو ذلك المصباح الــذي لا يخبو نوره، لأنّّه 
يجعل الخير راية مرفوعة، والصلاح شــعاراًً للُأُمّّة، وعلماًً فوق كلّّ ذروة، 

حتى يصبغ المؤمن مجتمعه بالمعروف.

ثانياًً: النهي عن المنكر، الذي هو الســيف الذي لا ينبو، والحصن الذي 
لا يحترق، والمتراس الذي تتكسّّر عنده أمواج الشهوات الفاسدة.

ثالثاًً: الصدق في الموطن، فلا يكتفي المؤمن بهاتين الفريضتين، وإنّّما 
يقتحــم غمار الجهاد المســلّّح -حين تحين ســاعته- فلا تخور عزيمته، 



هَْْدَره-، فهو شــجاع مقدام، تشــهد له المعارك  ولا يتراجع عن الجهاد -
)المواطن( بالصدق والثبات.

رابعاًً: شنآن الفاسقين، فمواقفه اليومية -هي الأخرى- صراع دائم ضد 
الفساد، لأنّّه يجتنب الفاســقين، فتكون مواقفه -هي الأخرى- في خدمة 

دينه.

يَِِّنَّرة بقوله: ويعقّّب الإمام C على هذه الجمل ال

»فََمََنْْ أََمََرََ بِاِلْْمََعْْرُُوفِِ شََــدََّ ظُُهُُورََ الْْمُُؤمِِنِيِنََ، وََمََنْْ نََهََى عََنِِ الْْمُُنْْكََرِِ أََرْْغََمََ 
أُُنُُوفََ الْْمُُنََافِِقِِينََ،مََنْْ صََدََقََ فِِي الْْمََوََاطِِنِِ قََضََى مََا عََلََيْْهِِ، وََمََنْْ شََنِىِءََ الْْفََاسِِقِِينََ 

وََغََضِِبََ لله غََضِِبََ اللهُُ لََهُُ وََأََرْْضََاهُُ يََوْْمََ الْْقِِيََامََةِِ«.

هكذا يختم الإمام C حديثه عن الإيمان بكيفية الدفاع عن حرماته، 
بقولين وعملين:

فبالكلمــة يأمر بالمعروف وينهي عن المنكر، وبالثبات في الحرب ضدّّ 
الكافرين، واتخاذ الموقف المعادي من الفاســقين، يــؤدّّي المؤمن حق 

الدفاع عن دينه.

5/ أبعاد الإيمان
حيث يكون الحق يكون الإيمــان، فالإيمان يكون بكلّّ الحق، إذ مادام 
الإيمان هو التســليم، للحق، فإنّّه لا يكون لهذا التسليم أيّّ معيار آخر غير 

الحق.

ولعلّّ الكلمة القرآنية التالية تبيّّن هذه الحقيقةوهي :

 »الإيمان بآيــات الله« في مقابل‏ »الكفر بآيــات الله« لأنّّ القرآن الكريم 

	 126



127 	 

يعتبر كلّّ حقيقة هي آية من آيات اللّّه.

فالإيمان بها يعني الإيمان بكلّّ حقيقة، وحين يُُعبر القرآن بـ )آيات الله( 
بدل الحق، فإنّّه يســلب من غير اللّّه ســبحانه صفــة الذاتية، لكي لا يوهم 

التعبير معنى من معاني الشرك باللّّه.

قال اللّّه تعالى:

}وََمََا تََأْْتِيِهِِمْْ مِِنْْ آيََةٍٍ مِِنْْ آيََاتِِ رََبِِّهِِمْْ إِالَّا كََانُُوا عََنْْهََا مُُعْْرِِضِِينََ * فََقََدْْ كََذََّبُُوا 

بِاِلْْحََقِِّ لََمََّا جََاءََهُُمْْ فََسََوْْفََ يََأْْتِيِهِِمْْ أََنْْبََاءُُ مََا كََانُُوا بِهِِِ يََسْْتََهْْزِِئُُونََ{))).

في هذه الآية نجد الصلة بين آيــات اللّّه وبين الحق، أمّّا آيات اللّّه فإنّّها 
حسب القرآن كلّّ الخليقة، قال اللّّه تعالى:

رْْضََ بِاِلْْحََقِِّ{))). ﴿أََلََمْْ تََرََ أََنََّ اللََّهََ خََلََقََ السََّمََاوََاتِِ وََا�لْأََ

ذََا خََلْْقُُ اللََّهِِ فََأََرُُونِيِ مََاذََا خََلََقََ الََّذِِينََ مِِنْْ دُُونِهِِِ{))). ﴿�هَٰٰ

وهكذا يتدرّّج الإيمان عبر الحقائق التالية حتى يكتمل:

أوّّلًاً: الإيمان باللّّه سبحانه الخالق المدبّّر.

ثانياًً: الإيمان بالحقائق المشهودة باعتبارها آيات اللّّه.

فاللّّه سبحانه }قََالََ رََبُُّنََا الََّذِِي أََعْْطََىٰٰ كُُلََّ شََيْْءٍٍ خََلْْقََهُُ ثُُمََّ هََدََىٰٰ{))).

)))  سورة الأنعام، الآية: 4- 5.
)))  سورة إبراهيم، الآية: 19.

)))  سورة لقمان، الآية: 11.
)))  سورة طه، الآية: 50.



﴿...وََخََلََقََ كُُلََّ شََيْْءٍٍ فََقََدََّرََهُُ تََقْْدِِيرًًا﴾))).

لقُُ  ومن الحقائق المشــهودة: البشــر -بكل أصنافهم- لأنّّهم جميعاًً َخَ
اللّّه، قال اللّّه تعالى:

}يََا أََيُُّهََا النََّاسُُ إِن�ـَا خََلََقْْنََاكُُمْْ مِِنْْ ذََكََرٍٍ وََأُُنْْثََىٰٰ وََجََعََلْْنََاكُُمْْ شُُــعُُوبًًا وََقََبََائِلََِ 
لِتََِعََارََفُُوا إِنََِّ أََكْْرََمََكُُمْْ عِِنْْدََ اللََّهِِ أََتْْقََاكُُمْْ...﴾))).

ـسٍٍْ وََاحِِدََةٍٍ وََخََلََقََ مِِنْْهََا  ـَا النََّاسُُ اتََّقُُوا رََبََّكُُمُُ الََّذِِي خََلََقََكُُمْْ مِِنْْ نََف� ٓا أََيُُّه� }�يَٓ
زََوْْجََهََا وََبََثََّ مِِنْْهُُمََا رِِجََاالًا كََثِيِرًًا وََنِسََِاءًً...{))).

هكذا كان من أركان الايمان الاعترافُُ بخلق السموات والأرض، وأنّّها 
حقائق واقعة، والاعتراف بخلق البشر كلّّ أولئك باعتبارها تلّّجيات لأسماء 

اللّّه سبحانه.

ثالثاًً: الإيمان بسنن اللّّه الحاكمة في الخلق، وأنّّها ثابتة ولا تتطوّّر، فكلّّ 
هذه الأنظمة الطبيعية والإنســانية التي تحيط بنا كلُُّها سننٌٌ لا بدّّ أن نعترف 

بها ونتكيّّف معها.

قال اللّّه تعالى:

.(((﴾ ﴿سُُنََّةََ اللََّهِِ فِِي الََّذِِينََ خََلََوْْا مِِنْْ قََبْْلُُ وََلََنْْ تََجِِدََ لِسُُِنََّةِِ اللََّهِِ تََبْْدِِيالًا

))) سورة الفرقان، الآية: 2.
))) سورة الحجرات، الآية: 13.

))) سورة النساء، الآية: 1.
))) سورة  الأحزاب، الآية: 62.

	 128



129 	 

.(((﴾ ﴿سُُنََّةََ مََنْْ قََدْْ أََرْْسََلْْنََا قََبْْلََكََ مِِنْْ رُُسُُلِِنََا وََالَا تََجِِدُُ لِسُُِنََّتِنََِا تََحْْوِِيالًا

وــقال تعالى وهو يبيّّن جانباًً من ــسننه في خلق الــسموات والأرض: 
نِِ مِِنْْ تََفََاوُُتٍٍ  ـقِِْ الرََّحْْ�مَٰٰ ﴿الََّذِِي خََلََقََ سََــبْْعََ سََــمََاوََاتٍٍ طِِبََاقًًا مََا تََرََىٰٰ فِِي خََل�

فََارْْجِِعِِ الْْبََصََرََ هََلْْ تََرََىٰٰ مِِنْْ فُُطُُورٍٍ﴾))).

وقال ســبحانه وهو يذكّّرنا بأنه قد اجرى هذه السنن في العالم المحيط 
بنا وسخّّرها لنا:

رْْضََ فِِي سِِتََّةِِ أََيََّامٍٍ ثُُمََّ اسْْتََوََىٰٰ  ﴿إِنََِّ رََبََّكُُمُُ اللََّهُُ الََّذِِي خََلََقََ السََّــمََاوََاتِِ وََا�لْأََ
ـَارََ يََطْْلُُبُُهُُ حََثِيِثًًا وََالشََّــمْْسََ وََالْْقََمََرََ وََالنُُّجُُومََ  عََلََى الْْعََرْْشِِ يُُغْْشِِــي اللََّيْْلََ النََّه�

مْْرُُ تََبََارََكََ اللََّهُُ رََبُُّ الْْعََالََمِِينََ﴾))).  مُُسََخََّرََاتٍٍ بِأََِمْْرِِهِِ أََالَا لََهُُ الْْخََلْْقُُ وََا�لْأََ

رابعــاًً: الإيمان بأســماء اللّّه الحســنى التي هي عناوين بارزة لســننه، 
وخطوط عريضة لحركة العالم ونشاط الطبيعة وفاعلية البشر.

فاللّّه عزيز حكيم، والعاَلَم آية عزّّته وآيــة حكمته، واللّّه رحمن رحيم، 
مه في الحياة شهادة رحمته الواسعة الدائمة، واللّّه توّّاب غفور، وحركة  ونَِعَ

الإنسان نحو الإصلاح دليل توبة اللّّه وغفرانه.

وهكذا سائر أسماء اللّّه تتلّّجى في الطبيعة وفي الإنسان))).

خاماًًس: الإيمان برســالات اللّّه جميعاًً، والتي هي الحبل المتصل بين 
اللّّه وخلقه، ومذكّّرات بنعمه وبآياته، ومنهاهج لحياة البشــر وسبل السلام 

))) سورة  الإسراء، الآية: 77..
))) سورة الملك، الآية: 3.

))) سورة الأعراف، الآية: 54.
))) في فصل آخر نستعرض جانباًً من علاقة أسماء اللّّه بسننه وبحركة الإنسان إن شاء اللّّه.



والصراط المستقيم إلى رضوانه وجنانه.

فإذا كان الإيمان بالحق هو معيار مواقف الإنســان، فلا يجوز أن يفرّّق 
الإنســان بين حق وآخر انطلاقاًً من هــوى العنصرية، أو تعصّّب قومي، أو 

تحزّّب طائفي أو ما أشبه.

ومن هنا قال اللّّه تعالى:

﴿فََإِنِْْ آمََنُُوا بِمِِِثْْلِِ مََا آمََنْْتُُمْْ بِهِِِ فََقََدِِ اهْْتََدََوْْا وََإِنِْْ تََوََلََّوْْا فََإِنََِّمََا هُُمْْ فِِي شِِقََاقٍٍ{))).

ئِكََِتِهِِِ  ﴿آمََنََ الرََّسُُــولُُ بِمََِا أُُنْْزِِلََ إِلََِيْْهِِ مِِنْْ رََبِِّهِِ وََالْْمُُؤْْمِِنُُونََ كُُلٌٌّ آمََنََ بِاِللََّهِِ وََمََلَاا
وََكُُتُُبِهِِِ وََرُُسُُلِِهِِ{))).

))) سورة البقرة، الآية: 137.

))) سورة البقرة، الآية: 285.

	 130



بناء الإنسان الرسالي
في وصية الإمام علي لابنه 

B الإمام الحسن

6





 بناء الإنسان الرسالي

جاء في الوصية ما يلي: 

ـنَْْ كََانََ قََبْْلِِي، فََقََدْْ نََظََرْْتُُ‏ فِِي‏  »أََيْْ بُُنََيََّ، إِن�ـِي وََإِنِْْ لََمْْ أََكُُنْْ عُُمِِّرْْتُُ عُُمُُرََ م�
أََعْْمََالِهِِِمْْ ، وََفََكََّرْْتُُ فِِي أََخْْبََارِِهِِمْْ، وََسِِــرْْتُُ فِِي آثََارِِهِِمْْ حََتََّى عُُدْْتُُ كََأََحََدِِهِِمْْ، 
بََلْْ كََأََنِِّي بِمََِا انْْتََهََى إِلََِيََّ مِِنْْ أُُمُُورِِهِِمْْ قََدْْ عُُمِِّرْْتُُ مََعََ أََوََّلِهِِِمْْ إِلََِى آخِِرِِهِِمْْ فََعََرََفْْتُُ 
صََفْْوََ ذََلِكََِ مِِنْْ كََدََرِِهِِ، وََنََفْْعََهُُ مِِنْْ ضََرِِّهِِ، فََاسْْتََخْْلََصْْتُُ لََكََ مِِنْْ كُُلِِّ أََمْْرٍٍ نََخِِيلََهُُ، 
ـهَُُ ، وََصََرََفْْتُُ عََنْْكََ‏ مََجْْهُُولََهُُ، وََرََأََي�ـْتُُ حََيْْثُُ عََنََانِيِ مِِنْْ  وََتََوََخََّيْْتُُ لََكََ جََمِِيل�
أََمْْرِِكََ مََا يََعْْنِيِ الْْوََالِدََِ الشََّــفِِيقََ وََأََجْْمََعْْتُُ عََلََيْْهِ‏ِ مِِنْْ أََدََبِكََِ أََنْْ يََكُُونََ ذََلِكََِ وََأََنْْتََ 
لٌٌِ بََيْْنََ ذِِي النََّقِِيََّةِِ وََالنِِّيََّةِِ، وََأََنْْ أََبْْدََأََكََ بِتََِعْْلِِيمِِ كِِتََابِِ اللََّهِ‏ِ وََتََأْْوِِيلِِهِِ، وََشََــرََائِعِِِ  مُُقْْبـ�
لِاهِِِ وََحََرََامِِهِِ، الَا أُُجََاوِِزُُ ذََلِكََِ بِكََِ إِلََِى غََيْْرِِهِِ، ثُُمََّ أََشْْفََقْْتُُ  مِِا وََأََحْْكََامِِهِِ وََحََلَا سْْلَا ِ ا�لْإِ
أََنْْ يََلْْبِسََِكََ مََا اخْْتََلََفََ النََّاسُُ فِِيهِِ مِِنْْ أََهْْوََائِهِِِمْْ مِِثْْلََ الََّذِِي لََبََسََهُُمْْ ، وََكََانََ إِحِْْكََامُُ 
مِِاكََ إِلََِى أََمْْرٍٍ الَا آمََنُُ  ذََلِكََِ لََكََ عََلََى مََا كََرِِهْْتُُ مِِنْْ تََنْْبِيِهِِكََ لََهُُ أََحََبََّ إِلََِيََّ مِِنْْ إِسِْْلَا
عََلََيْْكََ فِِيهِِ الْْهََلََكََةََ، وََرََجََوْْتُُ أََنْْ يُُوََفِِّقََكََ اللََّهُُ فِِيهِِ لِرُُِشْْدِِكََ وََأََنْْ يََهْْدِِيََكََ لِقََِصْْدِِكََ، 

فََعََهِِدْْتُُ إِلََِيْْكََ وََصِِيََّتِيِ هََذِِهِِ وََأُُحْْكِِمُُ ]اعْْلََمْْ [ مََعََ ذََلِكِ«.

لتحقيق هذه الغاية -بناء الإنســان الرســالي- نرى الأحاديث الشريفة 
تسير في اتجاهين:



الأوّّل: نحو العقل وتنميتة إثارته.

الثاني: نحو النفس وتزكيتها وتهذيبها.

ومــا أجدر بنا نحن المســلمين إذا أردنا أن نبني شــبابنا وننمّّي عقولنا 
ونزكّّي أنفســنا أن نتوجّّه للزّّاد المقدّّس الــذي خلّّفه لنا قادة الإسلام على 
صورة وصايا وعِِظات، هي في الحقيقة جواهر الحكمة وعُُصارة التجارب 

الرّّساليّّة تهدي للتي هو أقوم.

وفي العبــارات الأخيرة من وصية الإمام علــي C إلى ولده الإمام 
الحسن C، يريد أن يفهمه C أنّّه حاول أن يوضّّح له الأمور حتى لا 
ـّد الآخرين، وأن لا يتّّبع أفكارهم لكي تكون لديه البصيرة الكافية لفهم  يقل�

عَِِبَر التاريخ.

ثمّّ يوصي الإمــام C ابنه بعد ذلك أن يأخذ بســيرة آبائه والعاملين 
الصالحين من السابقين فيقول:

ـنُْْ طََلََبُُكََ ذََلِكََِ -العلم- بِتََِفََهُُّمٍٍ وََتََعََلُُّمٍٍ الَا بِتََِوََرُُّطِِ الشُُّــبُُهََاتِِ وََعُُلََقِِ  »فََلْْيََك�
الْْخُُصُُومََاتِِ، وََابْْدََأْْ قََبْْلََ نََظََرِِكََ فِِي ذََلِكََِ بِاِسْْلاــتِعََِانََةِِ بِإِِلََِهِِكََ عََلََيْْهِِ وََالرََّغْْبََةِِ إِلََِيْْهِِ 
لََاةٍٍ، وََإِذََِا  فِِي تََوْْفِِيقِِكََ، وََتََرْْكِِ كُُلِِّ شََائِبََِةٍٍ أََدْْخََلََتْْ عََلََيْْكََ شُُبْْهََةًً وََأََسْْلََمََتْْكََ إِلََِى ضََلَا
أََنْْتََ أََيْْقََنْْتََ أََنْْ قََدْْ صََفََا لََكََ قََلْْبُُكََ فََخََشََعََ وََتََمََّ رََأْْيُُكََ فََاجْْتََمََعََ، وََكََانََ هََمُُّكََ فِِي 
ذََلِكََِ هََمّّاًً وََاحِِداًً فََانْْظُُرْْ فِِيمََا فََسََّرْْتُُ لََكََ، وََإِنِْْ أََنْْتََ لََمْْ يََجْْتََمِِعْْ لََكََ مََا تُُحِِبُُّ مِِنْْ 
نََفْْسِِــكََ مِِنْْ فََرََاغِ‏ِ فِِكْْرِِ‏ك وََنََظََرِِكََ فََاعْْلََمْْ أََنََّكََ إِنََِّمََا تََخْْبِطُُِ خََبْْطََ الْْعََشْْوََاءِِ، وََلََيْْسََ 

مْْسََاكُُ عِِنْْدََ ذََلِكََِ أََمْْثََلُُ«. ِ طََالِبُُِ الدِِّينِِ مََنْْ خََبََطََ وََالَا خََلََطََ، وََا�لْإِ

والإمام علي C يشرح لابنه هنا أنّّ من أراد أن يتعلّّم الدين فما ذلك 
من أجــل الجدل والمغالبة، ثمّّ لا يكون التعلّّم فــي وقت يكون الرأي فيه 

	 134



135 	 

غير مجتمع، والفِِكْْر غير مركّّز، أي يكون من دون توتر وقلق نفسي، وإنّّما 
يكون التعلّّم في وقت الراحة، حيث نفســك خاشــعةٌٌ للحق، مطمئنةٌٌ إليه،  

متوكلةٌٌ على اللّّه سبحانه وتعالى، مركّّزة في الأمر. 

والإمام علي C يُُورِِد هنا -بايجاز شــديد-  منهجه في العلم، حيث 
جمع كلّّ الأخطاء التي يمكن أن يقع فيها الإنســان أثناء التعلّّم فحذّّر منها، 

فاًً طويلا. ولو شئنا تفسير كلامه C لكان يقتضي ذلك مؤَلَّ

ثمّّ إنّّ الإمام C لا ينســى أن يذكّّر ابنه بالمــوت -هادم اللذات-، 
ذلك لأنّّ من طبيعة الإنسان الجهل والاسترسال مع الهوى، وعدم المبالاة 
وعدم تحمل المسؤولية، فما الذي يقهر النفس الجموح ويكبح هواها؟ إنّّه 

 .(((» ذكر الموت، حيث لا موعظة أكبر منه و»كََفََى بِاِلْْمََوْْتِِ وََاعِِ�اًًظً

ويحذّّر الإمام C ابنه من الغرور العلمي الذي هو آفة العقل، ويدعوه 
إلى تقييم الحقائق جميعاًً، وعدم ردّّ شيء منها بمرّّجد غرابته عنده أو إشكاله 

:C في فهمه، فيقول

ِكََ الْْمََوْْتِِ هُُوََ مََالِكُُِ الْْحََيََاةِِ، وََأََنََّ  »فََتََفََهََّمْْ أََيْْ بُُنََيََّ وََصِِيََّتِيِ، وََاعْْلََمْْ أََنََّ مََالـ�
الْْخََالِقََِ هُُوََ الْْمُُمِِيتُُ، وََأََنََّ الْْمُُفْْنِيََِ هُُوََ الْْمُُعِِيدُُ، وََأََنََّ الْْمُُبْْتََلِِيََ هُُوََ الْْمُُعََافِِي، وََأََنََّ 
الدُُّنْْيََا لََمْْ تََكُُنْْ لِتََِسْْتََقِِيمََ إِالَّا عََلََى مََا خََلََقََهََا اللََّهُُ تََبََارََكََ وََتََعََالََى عََلََيْْهِِ مِِنََ النََّعْْمََاءِِ 
ءِِا وََالْْجََزََاءِِ فِِي الْْمََعََادِِ أََوْْ مََا شََاءََ مِِمََّا الَا نََعْْلََمُُ، فََإِنِْْ أََشْْكََلََ عََلََيْْكََ شََيْْءٌٌ  بْْالِاتِلَِا وََا
ـنِْْ ذََلِكََِ فََاحْْمِِلْْهُُ عََلََى جََهََالََتِكََِ بِهِِِ، فََإِن�ـَكََ أََوََّلََ مََا خُُلِِقْْتََ خُُلِِقْْتََ جََاهِِالًا ثُُمََّ  م�
مْْرِِ وََيََتََحََيََّرُُ فِِيهِِ رََأْْيُُكََ وََيََضِِلُُّ فِِيهِِ بََصََرُُكََ ثُُمََّ  ـتََْ، وََمََا أََكْْثََرََ مََا تََجْْهََلُُ مِِنََ ا�لْأََ عُُلِِّم�
تُُبْْصِِرُُهُُ بََعْْدََ ذََلِكََِ، فََاعْْتََصِِمْْ بِاِلََّذِِي خََلََقََكََ وََرََزََقََكََ وََسََوََّاكََ، وََلْْيََكُُنْْ لََهُُ تََعََمُُّدُُكََ‏ 

))) الكافي، ج2، ص 275.



وََإِلََِيْْهِِ رََغْْبََتُُكََ وََمِِنْْهُُ شََفََقََتُُك«.

كيف ينمّّي الرساليّّ العقلََ؟ 
ويستمر الإمام علي في نصيحة ابنه الإمام الحسن B ليبيّّن له صفات 
الإنسان الرســالي، وكيف ينمّّي معارفه وعقله وبالتالي الخصال الحميدة 

عنده فيقول:

ـَا بََيْْنََكََ وََبََيْْنََ غََيْْرِِكََ،  »أََيْْ بُُنََيََّ، تََفََهََّمْْ وََصِِيََّتِيِ وََاجْْعََلْْ نََفْْسََــكََ مِِيزََاناًً فِِيم�
فََأََحْْبِبِْْ لِغََِيْْرِِكََ مََا تُُحِِبُُّ لِنََِفْْسِِكََ، وََاكْْرََهْْ لََهُُ مََا تََكْْرََهُُ لِنََِفْْسِِكََ، وََالَا تََظْْلِِمْْ كََمََا الَا 
تُُحِِبُُّ أََنْْ تُُظْْلََمََ، وََأََحْْسِِنْْ كََمََا تُُحِِبُُّ أََنْْ يُُحْْسََنََ إِلََِيْْكََ، وََاسْْتََقْْبِحِْْ مِِنْْ نََفْْسِِكََ مََا 
تََسْْتََقْْبِحُُِ مِِنْْ غََيْْرِِكََ، وََارْْضََ مِِنََ النََّاسِِ لََكََ مََا تََرْْضََى بِهِِِ لََهُُمْْ مِِنْْكََ ، وََالَا تََقُُلْْ بِمََِا 

الَا تََعْْلََمُُ، بََلْْ الَا تََقُُلْْ كُُلََّ مََا تََعْْلََمُُ، وََالَا تََقُُلْْ مََا الَا تُُحِِبُُّ أََنْْ يُُقََالََ لََكََ«.

ـّن أخلاقه  ولو طبّّق الواحد منّّا هذه الوصية على نفســه لرأى كم تتحس�
السيّّئة، وإلى أيّّ مدى تصبح فاضلة. 

إنّّ الآفة التي تترصّّد الرســالي هو أن يركبه الغرور والإعجاب بما لديه 
 :C وهو يخالف تنمية عقله وعلمه، يقول الإمام علي

لْْبََاب«. عْْجََابََ ضِِدُُّ الصََّوََابِِ وََآفََةُُ ا�لْأََ ِ »وََ اعْْلََمْْ أََنََّ ا�لْإِ

وبالمقابل الخشوع يزيد وينمي المعرفة. 

»فََإِذََِا أََنْْتََ هُُدِِيتََ لِقََِصْْدِِكََ فََكُُنْْ أََخْْشََعََ مََا تََكُُونُُ لِرََِبِِّك«.

دور الإسحان في تنمية العقل.

العقــل ينمو بمقاومة الشــهوات الذاتية والجهل الطبيعي عند البشــر، 
والإحسان يساهم في كبح جماح الشّّهوات وإخراج الإنسان من قوقعة ذاته 

	 136



137 	 

ـحُّّ نفسه، ولكي يُُقدِِم الإنسان على الإحســان -الذي سُُمّّي في القرآن  وش�
مرة بأنّّه عقبة)))- يحثّّ الإمام عليُُّ C ابَنَه بأســلوب رائع، حيث يذكّّره 

 :C بطريقه الشاق، حيث يقول

 »وََاعْْلََمْْ أََنََّ أََمََامََكََ طََرِِيقاًً ذََا مََشََقََّةٍٍ بََعِِيدََةٍٍ وََأََهْْوََالٍٍ شََدِِيدََةٍٍ، وََأََنََّهُُ الَا غِِنََى بِكََِ 
ـعَََ خِِفََّةِِ الظََّهْْرِِ، فََلَاا تََحْْمِِلََنََّ  غِِاكََ مِِنََ الزََّادِِ م� رْْالِاتِيََِادِِ وََقََدْْرِِ بََلَا فِِيهِِ عََنْْ حُُسْْــنِِ ا
غِِاكََ فََيََكُُونََ ثِقِْْالًا وََوََب�ـَاالًا عََلََيْْكََ، وََإِذََِا وََجََدْْتََ مِِنْْ أََهْْلِِ  ـَى ظََهْْرِِكََ فََوْْقََ بََلَا عََل�
الْْحََاجََةِِ مََنْْ يََحْْمِِلُُ ل�ـَكََ زََادََكََ فََيُُوََافِِيكََ بِهِِِ حََيْْثُُ تََحْْتََاجُُ إِلََِيْْهِِ فََاغْْتََنِمِْْهُُ، وََاغْْتََنِمِْْ 

مََنِِ اسْْتََقْْرََضََكََ  فِِي حََالِِ غِِنََاكََ، وََاجْْعََلْْ وََقْْتََ قََضََائِكََِ فِِي يََوْْمِِ عُُسْْرََتِكِ«.

أي أنّّ للإنســان عســرتين يوماًً في الدنيا ويوماًً فــي الآخرة، والقرض 
الحسن ينفع في كلا اليومين. 

وّّقة الإرادة تُُنمّّي العقل.

للوصول إلى القمّّة تعترض الإنســان كثيرٌٌ من العقبات التي قد تؤدّّي به 
إلى الحضيض، وكما العقبة -التي هــي طريق صعب في الجبل- التي إنْْ 
تَْْوََهَ بصاحبها ألــف متر وأكثر؛ كذلك العقبة في الآخرة   زلّّت فيها القدم 
لاتــزلُُّ بصاحبها إالّا فــي وادي جهنّّم حيث الأفاعي كالــتلال والعقارب 

كالبغال أعاذنا اللّّه منها.

والرسالي لا يخاف من ذلك الموقف يومئذٍٍ لأنّّه لا ينفع الخوف يومذاك، 
وإنّّما خوفه منه الآن إذْْ لديه متســعٌٌ من الوقت للنجاة من ذلك الموقف بأنْْ 

لا يُُثقِِل كاهله بما يُُودِِي به ساعة عبور العقبة الكأداء.

))) إشارة إلى قوله تعالى: }فَلَا اقتَحَمَ الْعَقَبَةَ * وَمَآ أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ * فَكُّ رَقَبَةٍ * أَوْ إطِْعَامٌ 
فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ * يَتيِماً ذَا مَقْرَبَةٍ * أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَتْرَبَةٍ{ سورة البلد، الآية: 16-11.



:C يقول الإمام علي

ـَمْْ أََنََّ أََمََامََكََ عََقََبََةًً كََئُُواًًد الَا مََحََالََةََ مُُهْْبِطِاًً بِكََِ عََلََى جََنََّةٍٍ أََوْْ عََلََى نََارٍٍ،  »وََاعْْل�
الْْمُُخِِفُُّ‏ فِِيهََا أََحْْسََنُُ حََاالًا مِِنََ الْْمُُثْْقِِلِِ ، فََارْْتََدْْ لِنََِفْْسِِكََ قََبْْلََ نُُزُُولِكََِ، وََاعْْلََمْْ أََنََّ 
خِِآلْآرََةِِ قََدْْ أََذِِنََ بِدُُِعََائِكََِ، وََتََكََفََّلََ بِإِِجََِابََتِكََِ،  الََّذِِي بِيََِدِِهِِ مََلََكُُوتُُ خََزََائِنِِِ الدُُّنْْيََا وََا

وََأََمََرََكََ أََنْْ تََسْْأََلََهُُ لِيُُِعْْطِِيََكََ وََهُُوََ رََحِِيمٌٌ«.

الدعاء يعمص العقل.

ـّهوة والضغــوط فيعصمه اللّّه  والعقل قــد يضعف أمام عواصف الش�
بالدعاء، وهنا يبدأ الإمام C بالتّّركيز على ضرورة العلاقة باللّّه والتّّخشّّع 
لــه بالمناجاة والدعاء وقد حَثَّ اللّّه ســبحانه وتعالى عباده المؤمنين على 
الإلحاح في  دعائه فقال: }وََقََالََ رََبُُّكُُمُُ ادْْعُُونِيِ أََسْْتََجِِبْْ لََكُُم{)))، وإنّّ من 

نعم اللّّه على الإنسان أن يأذن له بالدعاء، ويتكفّّل هو بالإجابة. 

فباســتطاعتك المثول بين يدي الباريء الكريم كيف شئت وأنّّى شئت 
بلا حاجبٍٍ ولا واســطة ولا ترجمان، كما تفعــل إذا أردت ملاقاة موظّّف 
كبير، ولا إلى عريضة وطوابع للكتابة إلــى أمير، وإنّّما يقف العبد ليناجي 
اللّّه تعالى بأيّّ لغة كانت، وحتى الأخرس يناجي اللّّه تعالى بِلِغة الإشــارة 
والله  سبحانه وتعالى يسمعه، وخَْْأَيب الناس وأخملهم وأفشلهم هو الذي 

لا يترّّضع بالدعاء. 

 :C يقول الإمام علي

 »ل�ـَمْْ يََجْْعََلْْ بََيْْنََكََ وََبََيْْن�ـهَُُ تََرْْجُُمََاناًً، وََلََمْْ يََحْْجُُبْْكََ عََن�ـهُُْ، وََلََمْْ يُُلْْجِِئْْكََ إِلََِى 
نََابََةِِ، وََلََمْْ  ِ مََنْْ يََشْْــفََعُُ إِلََِيْْهِِ لََكََ، وََلََمْْ يََمْْنََعْْكََ إِنِْْ أََسََــأْْتََ التََّوْْبََةََ، وََلََمْْ يُُعََيِِّرْْكََ بِاِ�لْإِ

))) سورة غافر، الآية: 60.

	 138



139 	 

ـْكََ بِاِلنََّقِِمََةِِ، وََلََمْْ يََفْْضََحْْكََ حََيْْثُُ تََعََرََّضْْتََ لِلِْْفََضِِيحََةِِ، وََلََمْْ يُُنََاقِِشْْــكََ  يُُعََاجِِل�
بِاِلْْجََرِِيمََةِِ، وََلََمْْ يُُؤْْيِسِْْــكََ مِِنََ الرََّحْْمََةِِ، وََلََمْْ يُُشََــدِِّدْْ عََلََيْْكََ فِِي التََّوْْبََةِِ، فََجََعََلََ 
النُُّزُُوعََ عََنِِ الذََّنْْبِِ حََسََــنََةًً، وََحََسََبََ سََيِِّئََتََكََ وََاحِِدََةًً وََحََسََبََ حََسََنََتََكََ عََشْْراًً، 

سْْالِاتِئِْْنََاف«. وََفََتََحََ لََكََ بََابََ الْْمََتََابِِ وََا

ه عناء المثول بين يدي  من أجل الســتر على الفضائح لم يشّّجم اللّّهُُ عبَدَ
قسّّيس للاعتراف أمامه بالذنوب والفضائح كما تدّّعيه المسيحيّّة المنحرفة، 
وإنّّمــا يطلب المغفرة من اللّّه ســبحانه وتعالى مباشــرة، وفي ذلك درس 
للرســاليّّ كيف يلتصق باللّّه تعالى ويعود إليه ويلوذ به عند كلّّ خطوة يظنّّ 
ـّوي، ليحاسب نفسه دون الحاجة  فيها أنّّه ابتعد أو انحرف عن الطريق الس�

إلى الخجل أمام توبيخ أو تقريع مسؤوليه.

 :C يقول الإمام علي

 »فََمََتََى شِِئْْتََ سََــمِِعََ نِدََِاءََكََ وََنََجْْوََاكََ فََأََفْْضََيْْتََ إِلََِيْْهِِ بِحََِاجََتِكََِ ، وََأََنْْبََأْْتََهُُ عََنْْ 
ذََاتِِ نََفْْسِِــكََ، وََشََكََوْْتََ إِلََِيْْهِِ هُُمُُومََكََ، وََاسْْــتََعََنْْتََهُُ عََلََى أُُمُُورِِكََ، وََنََاجََيْْتََهُُ بِمََِا 
تََسْْــتََخْْفِِي بِهِِِ مِِنََ الْْخََلْْقِِ مِِنْْ سِِرِِّكََ،‏ ثُُمََّ جََعََلََ بِيََِدِِكََ مََفََاتِيِحََ خََزََائِنِِهِِِ فََأََلْْحِِحْْ‏  فِِي 
الْْمََسْْــأََلََةِِ يََفْْتََحْْ لََكََ بََابََ الرََّحْْمََةِِ بِمََِا أََذِِنََ لََكََ فِِيهِِ مِِنْْ مََسْْــأََلََتِهِِِ، فََمََتََى شِِــئْْتََ 

اسْْتََفْْتََحْْتََ بِاِلدُُّعََاءِِ أََبْْوََابََ خََزََائِنِِهِِِ«.

إنّّك تســتطيع  أن تعتذر له عمّّا بدا منك فيعفو عنك، ولكنْْ بشــرط أن 
ـَع له في المســألة، مهما كبرت مسألتك فإنّّ  تُُلحّّ عليه في الطّّلب وتتخ�ش
العطيّّة على قدر المســألة، ثمّّ إنّّك مطالــب أالّا تقنط من الدعاء والإلحاح 
في المسألة حتى ولو تأخّّرت الإجابة، فإنّّك لا تدري الحكمة من التأخير.



:Cيقول الإمام علي

ـَإِنََِّ الْْعََطِِيََّةََ عََلََى قََدْْرِِ  جََابََةُُ، �ف ِ »فََأََلْْحِِــحْْ وََالَا يُُقََنِِّطْْكََ إِنِْْ أََبْْطََأََتْْ عََن�ـْكََ ا�لْإِ
جََابََةُُ لِيََِكُُونََ أََطْْوََلََ لِلِْْمََسْْأََلََةِِ وََأََجْْزََلََ لِلِْْعََطِِيََّةِِ،  ِ الْْمََسْْأََلََةِِ، وََرُُبََّمََا أُُخِِّرََتْْ عََنْْكََ ا�لْإِ
وََرُُبََّمََا سََــأََلْْتََ الشََّــيْْءََ فََلََمْْ تُُؤْْتََاهُُ وََأُُوتِيِتََ خََيْْراًً مِِنْْهُُ عََاجِِالًا وََآجِِالًا أََوْْ صُُرِِفََ 
كُُ دِِينِكََِ لََوْْ أُُوتِيِتََهُُ، وََلْْتََكُُنْْ  عََنْْكََ لِمََِا هُُوََ خََيْْرٌٌ لََكََ، فََلََرُُبََّ أََمْْرٍٍ قََدْْ طََلََبْْتََهُُ فِِيهِِ هََلَاا

مََسْْأََلََتُُكََ فِِيمََا يََعْْنِيِكََ مِِمََّا يََبْْقََى لََكََ جََمََالُُهُُ أََوْْ يُُنْْفََى عََنْْكََ وََبََالُُه«.

الإنسان الرساليّّ بين بّّح  اللّّه وخشيته.
تنصبّّ اهتمامات الرّّســالة الإسلامية على الإنسان لأنّّه عنصر الحركة 
الرئيســي الذي ينشده الإسلام للإنســانية جمعاء، من هنا فإنّّ بناء الكوادر 
والقيــادات الواعية إلــى جانب التّّوعيــة الجماهيريّّة همــا دعامتا الثورة 

الحقيقيّّة. 

لذلك فإنّّ على الأمّّة أن تهتمّّ اهتماماًً شــديداًً ببناء الكوادر، كما أنّّ على 
المهتمين بمستقبل الأمّّة ومصيرها أالّا يدعوا فرصة لذلك إالّا ويغتنموها. 

القادة يصنعون الرجال.
لقد قام الرّّســول الأكرم K والأئمّّة المعصومون A وهم قدوتنا 
في العمل بدور رئيســي في هذا الحقل، إذْْ لا تجد منهــم أحداًً إلا ويهتم 

اهتماماًً بالغاًً بتربية الرجال من حوله. 

فالرّّســول الأكرم K قضى ثلاثة عشــر عاماًً يربّّي الكوادر ويصنع 
الرجال ويــدرّّب القيادات لتحمّّل المســئولية العظيمة التــي ابتدأت في 

المدينة المنورة. 

	 140



141 	 

 :K يقول عن النبي C والإمام علي

»إِنََِّ رََسُُولََ اََللََّهِِ K أََدََّبََهُُ اََللََّهُُ، وََهُُوََ أََدََّبََنِيِ، وََأََنََا أُُؤََدِِّبُُ اََلْْمُُؤْْمِِنِيِنََ وََأُُوََرِِّثُُ 
دََآلْآابََ اََلْْمُُكْْرََمِِينََ«))). اََ

وها هو خليفة المســلمين وقائد القوات المسلّّحة وإمام الأمّّة ومُُربّّيها 
أميــر المؤمنين C وزعيم امبراطورية مترامية الأطراف، يقتطع من وقته 
هزيعاًً ليأخذ بيد واحدٍٍ من تابعيه -وهو كميل بن زياد- ويصحر به في الفلاة 

ليبيّّن له وصاياه المعروفة، وليربّّيه ويربّّي من وراءه من الرجال. 

ومرة أخرى يشتري عبداًً فيعتقه ثمّّ لا يزال يربّّيه حتى يصبح الثائر الكبير 
»ميثم التمار« رضوان اللّّه عليه. 

ونرى الإمام الحسن C يهتم ببناء الرجال حتى آخر لحظة في حياته، 
حيث ينتهز تلك اللحظات الأخيرة قبل أن يزوره ملك الموت ليلقي بوصاياه 

الأخيرة إلى »جنادة بن أمية« تلك الوصايا التربوية المتكاملة المعروفة. 

وعلى نفس النهج ســار الأئمّّة A في كلّّ زمن حسب الحاجة التي 
تتطلّّبهــا المرحلة، إذْْ قد تقتضي المرحلة بنــاء القيادات بينما تأتي مراحل 

أخرى تشتدّّ الحاجة فيها إلى تعبئة الأمّّة.

فمثلًاً الإمام عليّّ C يقضي خمساًً وعشرين سنة من عمره الشريف 
يبني الكــوادر ويهيّّئ القيادات، بينما نجد الخمس الســنوات الأخيرة من 
حياتــه الفاضلة كانت مرحلة تعبئة الطاقــات ومواجهة التحديات والعمل 
الــدؤوب على تصحيح المســيرة، بالرغم من أنّّه لم يتــرك حتّّى في هذه 

المرحلة بناء الكوادر. 

))) تحف العقول، ص 171.



وبينما قضى الإمام الحسن C وقته في إعداد الرجال وبناء الزعامات، 
قام الإمام الحسين C -بالذّّات في فترة إمامته- بتعبئة الأمّّة وتوجيهها 

نحو مجابهة الأخطار التحريفيّّة وتفجير الثّّورة إزاء الوضع الفاسد. 

وكذلك الإمام زين العابدين C يقضي أكثر من ثلاثة عقود من عمره 
الكريــم إماماًًوقائداًً ما انفكّّ عن صُُنع القيــادات، حتى أنّّ بعض الرويات 
تذكر أنّّه يشتري العبيد ويقوم بتربيتهم، ثمّّ إعتاقهم في سبيل اللّّه، وتوجيههم 
 C لتوعية الجماهير في الأصقاع المختلفة، وإن صحّّت الروايات فإنّّ الإمام

كان يقوم بتربية ألف رجل كلّّ عام، وإنّّ هذا لعمري عدد هائل جدّّاًً. 

برامج إعداد الرجال.
إالّا أنّّ السؤال المطروح: ما هو البرنامج الثوري التربوي المتكامل لبناء 

الرجال؟ 

يعيش الإنســان وفق نظام متجانس بين أعضائه ونفسه وقلبه وجوارحه 
كما يســير هذا النظام وفق قوانين معينة، ولذلك فهو يستطيع أن يصلح أيّّ 

عطب، ويهذّّب أيّّ انحراف يطرأ على أعضائه. 

فلو ابتليت يــدك بقرحة أعطاك الطبيب الدواء المناســب حيث يكون 
الدواء من جنس الداء، فالالتهاب لا يجدي معه سوى البنسلين، والضعف 
تنفعه الفيتامينات التي تقوِِّي الجســم، فلا بد أن يســتخدم الطبيب الطريق 

المناسب لعلاج المرضى. 

كذلك بالنســبة لروح الإنســان، فللروح قنوات معيّّنة إذا أرادت علاج 
الروح لابد من الســير عبر هذه القنوات إلى أن تصل إلى المرض الكامن 
في الروح وتقضي على ذلك المرض، مثلًاً لو كان شــخص مبتلى بمرض 

	 142



143 	 

التكبّّر، ولو أخذته إلى الطبيب النفســاني فإنّّه قد يفعل معه شــيئاًً لم تكن 
تتوقّّعه! فهذا المتكبّّر الذي يحســب نفســه أعلى مــن الجبال وأقوى من 
الحديد والمــوت، فقد يعامله الطبيب بلطف وليــن وينفخ فيه روح الثقة 

حتّّى لتكاد تصرخ عليه: إنّّك تزيده بهذا غروراًً!

إنّّ الطبيب )العارف( يعالجــه بما نزعم نحن أنّّه يزيده مرضاًً، فالطبيب 
ـّه فيك، أنت رجل ممتاز، أنت  يخاطبه بعبارات كهذه: أحســنت، بارك الل�
شــخص قوي ومحترم، وكلّّ الناس يقدرونك، والمجتمع يكرمك ويعتز 

بك، والله يحبّّك والمستقبل معك، وما إلى ذلك من العبارات. 

والطبيب بذلك إنّّما يريد أن يعيد ثقته بذاته، ويمدّّه بشحنات الاطمئنان 
النفسي والاستقرار الروحي. 

والفــارق بينك وبين الطبيــب في هذا أنّّك تنظر إلــى الأعراض، بينما 
الطبيب شخّّص الأسباب، وعرف أنّّ ســبب الداء إنّّما كان عقدة الحقارة 
ومركب النقص الذي يحاول أن يستره بحجب زائفة من الغرور والكبرياء.

فمعالجة مثــل هذا المرض لا تتأتّّى من محاولــة قمع الغرور واحتقار 
الكبرياء، أو معالجة ظاهر المرض دون أن تذهب إلى )الفيروس( الحقيقي 
الذي ولّّد هذا المــرض، إنّّما تكون المعالجة بمحــو العقدة ذاتها )عقدة 
الحقارة(، ومقاومة الإحســاس بالضعف في ذاته، وآنئذٍٍ يصبح وبشــكل 

عفوي إنساناًً سويّّاًً.

فللنفس البشرية قنوات نستطيع عبرها أن نعالج أمراضها، واللّّه سبحانه 
وتعالى خالق الإنســان، وملهم النفس فجورها وتقواها، هو أعلم بحقيقة 

الإنسان وطريقة معالجته، إذ يقول تعالى: 



كِِنْْ الَا تُُبْْصِِرُُونََ{)))  }وََنََحْْنُُ أََقْْرََبُُ إِلََِيْْهِِ مِِنْْكُُمْْ وََ�لَٰٰ

}وََنََحْْنُُ أََقْْرََبُُ إِلََِيْْهِِ مِِنْْ حََبْْلِِ الْْوََرِِيدِِ{))). 

ويصف اللّّه ســبحانه في القرآن الكريم: علاج النفس البشرية، ويؤدّّب 
رســوله الكريم K بتلك الوصفات ويحســن تأديبه، ثمّّ يقوم الرسول 
الأعظــم K بتأديب الأئمّّة الأطهار A ابتــداءًً من أبيهم الإمام علي

C الذي بدأنا معا مرحلــة التدبر في وصاياه التربوية الرســالية لنجله 
الإمام الحسن المجتبى C، وسوف نستمر في ذلك.

هنا نشير إلى أهم عناصر التربية التي تكوّّن الإنسان الثوري وهي: 

أوّّلًاً: الحب.
هناك فرق بين الحب والشهوة، إنّّ الشهوة هي جلب الأشياء إلى الذات 
وقطف اللذات ممّّا حلا وطاب والاســتفادة منها شخصياًً، بينما الحبّّ هو 
العكس من ذلك فهو عطاء من الذات إلى الخارج لمنفعة وخدمة الآخرين

الشهوة استئثار، بينما الحبّّ إيثار، والشهوة أخذ، أمّّا الحبّّ فهو عطاء. 

الشــهوة هي محاولة  لإفناء الوجود في الذات، بينما الحبّّ هومحاولة 
إفناء الذات في الوجود. 

فــإذا أحببت أحداًً يعني أنّّك تريــد أن تنفعه وتعطيه وتفيــده، بينما إذا 
اشتهيت تفاحة أو برتقالة فإنّّك في الواقع تشتهيها بهدف أن تأكلها لتتحوّّل 

إلى جزء من كيانك.

))) سورة الواقعة، الآية: 85.
))) سورة ق، الآية: 16.

	 144



145 	 

وكذلك الأمر بالنسبة لشهوتك في السرير فإنّّك تريد أن تنام عليه، وإذا 
اشتهيت البيت فإنّّك إنّّما تريد أن تســكنه وتحمي نفسك من الأنواء، وإنْْ 
اشتهيت الســيارة فلأنّّك تريد ركوبها، وهكذا بالنسبة للأمور الاستهلاكية 

جميعاًً فإنّّها تنضوي تحت قائمة الشهوات.

أمّّا حينما تحبّّ اللّّه ســبحانه وتعالى والنبــيّّ والإمام والناس، وتحبّّ 
ابنك أو أهلــك أو أخاك فإنّّما يعني ذلك أن تحّّضــي من أجلهم، وتعطي 
أغلى ما تملك في ســبيلهم، وحبّّ الناس هو الإحسان اليهم والتفاني في 
خدمتهم ورفع الحيف عنهم، من هنا فــإنّّ الفرق بين الأخذ والعطاء بعيد 

كالمسافة بين الأرض والسماء. 

 :C والإسلام يربّّي الإنسان على الحب، يقول الإمام الصادق

»هََلِِ اََلدِِّينُُ إِلَِاَّ اََلْْحُُبُُّ؟ إِنََِّ اََللََّهََ عََزََّ وََجََلََّ يََقُُولُُ: }قُُلْْ إِنِْْ كُُنْْتُُمْْ تُُحِِبُُّونََ اللََّهََ 
فََاتََّبِعُُِونِيِ يُُحْْبِبِْْكُُمُُ اللََّهُُ{)))«))).

كيف نزرع حبّّ اللّّه؟ 

إنّّ الطريقــة التي يتمكّّن المرب�ـّي المؤمن بها زرع حــبّّ اللّّه في قلب 
الرسالي هي التذكير الدائم بنعم اللّّه وخيراته ورزقه، ورأفته بالعباد، وعين 
رعايتــه التي تدفع البلاء والنقم، والتأكيد علــى جمال اللّّه وجلاله، وقوّّته 

ورحمته، وعلمه بصفاته الحسنى جلّّ وعلا. 

ومن أحبّّ اللّّه فــعلًاً رغب في لقائه، ولقاؤه القريب يتحقّّق في المثول 
بين يديه أثناء الصلاة التي يقول عنها الرسول الأكرم K »جُُعِِلََ قُُرََّةُُ عََيْْنِيِ 

))) سورة آل عمران، الآية: 31.
))) الخصال، ج1، ص 21.



فِِي اََلصََّلَاَةِِ«)))، واللقاء الدائم حينما يلتقي المؤمن عبر قنطرة الشــهادة أو 
الرحيل الأبدي. 

أحد الصحابة رضي اللّّه عنه حلّّ به الموت فلم يتمالك نفسه من البكاء، 
فاجتمع حوله الصحابة وسأله أحدهم: مَِِمَّ بكاؤك يرحمك الله؟

فأجاب: إنّّي لا أبكي لدنياكم، ولكن لهفي لظمأ الهواجر وسهر الليالي 
الطوال.

أجل إنّّه يبكي لأنّّه يموت ولن يتمكّّن من الصيام في لهيب أيام الصيف، 
كما يبكي لأنّّ الموت سيمنعه من العبادة والتهجّّد في ليالي الشتاء الطويلة 

التي يصفها الرسول الأكرم K بقوله: 

 »اََلشِِّــتََاءُُ رََبِيِعُُ اََلْْمُُؤْْمِِنِِ يََطُُولُُ فِِيهِِ لََيْْلُُهُُ فََيََسْْتََعِِينُُ بِهِِِ عََلََى قِِيََامِِهِِ، وََيََقْْصُُرُُ فِِيهِِ 
نََهََارُُهُُ فََيََسْْتََعِِينُُ بِهِِِ عََلََى صِِيََامِِهِِ«))).

إنّّه ذاهب إلى ربّّه ومع ذلك يحنّّ إلى مناجاته في الأسحار والناس نيام، 
وهل يدرك لذّّة المناجاة تلك إالّا المؤمنون حقاًً حيث يرخي الليل سدوله، 
، فيتفتّّح قلــب المؤمن لمناجاة  ويهجع كلّّ حيّّ، ويســود الســكونُُ الليَلَ
الحبيب، يناجيه بحديث القلوب، ويراه بعيــون البصائر، فهذا هو الحبّّ، 
فآنئــذٍٍ إذا قطّّعت المحبّّ في اللّّه إرباًً لم يحنّّ القلبُُ إلى أحد ســوى اللّّه 
سبحانه، كما قيل على لسان الإمام الحسين C: في اللحظات الأخيرة 

من رحلة شهاته الدامية.
ـا حَنَّ الفـؤاد إلى سـواكافلـو قطّّعتني في الحـبّّ إرباًً َمََلَ

))) الكافي، ج5، ص 321.
))) معاني الأخبار، ص 228.

	 146



147 	 

ولم يفقد أحداًً من أصحابه يوم عاشــوراء إالّا وتهلّّل وجهه وأشــرقت 
طلعتــه البهيّّة أكثر فأكثر، لأنّّه كان يعلم أن�ـّه كلّّما مضى واحد منهم اقترب 
لقاؤه بربه، يعني يقترب من الشــهادة، وحينمــا ذُُبَِحَ ابنه الرضيع على يديه 
الكريمتين بســهم حرملة من الوريد إلى الوريــد، أخذ دمه بين كفّّيه وألقى 
به نحو الســماء قائلًاً:  »هوّّن عليّّ ما نزل أنه بعين الله«، وحين وقع جريحاًً 
لايقوى على النهوض راح يجمع التراب تحت رأســه الشــريف، وشرع 
يصلي لربّّه غير عابئ بمــا حوله من كتائب الأعداء وهي تموج كالبحر، لا 

يلتفت لأحد منهم ولكن إلى اللّّه سبحانه وهو يقول:

»إلهي راًًض برضاك لا معبود سواك«.

وذاك والــده الإمام علي C يصلي في المحراب وفي فخذه ســهم 
نابت لا يمكنه أن يخرجه، فيأتي جرّّاح ويشق فخذه وهوفي الصلاة ويخرج 
C السهم ثمّّ يشد مكانه ويجري الدم في المحراب، وبعد أن يفرغ الإمام

من الصلاة يقع بصره على الدم فيتساءل: »ما هذا!« 

واعجباه يا أمير المؤمنين! لقد أخرجنا السهم من فخذك! قال: »والله ما 
أتسسح بذلك«!

وذلك الإمام علي بن الحسين زين العابدين C واقف يصلي فتدخل 
النار وتلتهم جــزءًً من غرفته، والنســاء مزدحمون، البعــض يأتي بالماء 
والبعض يأتي بالتراب والبعض يستغيث، والإمام متوجه إلى صلاته، وبعد 
أن ينتهي ويرى آثار الحريق يســأل: »ماهذا؟«. فيجيبوه: يابن رسول اللّّه، 
إنّّ النيران كادت تلتهم الغرفة والناس يصرخون ويولون وأنت لم تحس؟! 

فقال:  »كنت مشغولًاً بطإفاء نارٍٍ أخرى«! أي نار الآخرة.



أجل، إنّّ هذا هو الحبّّ، فالمؤمن في ســبيل اللّّه يقتحم غمار الحروب 
والنيران إالّا أنّّ جســمه لا يحسّّ الأذى وهو لايشــعر الألــم، لأنّّ القلب 

مشدود بالحق قد اتصل برباط مقدس مع الرفيق الأعلى!

عابس بن شــبيب أحد أصحاب الحسين C ينزع لامة حربه ويترّّجد 
من ملابسه الحربية؛ درعه وخوذته، ثمّّ يتقدم شاهراًً سيفه، فينادى: يا عابس 

؟! فيجيب وهو ماض: نعم حبّّ الحسين أجنّّني!  هل جننَتَ

هذا هو الحبّّ، وأساس التربية الإسلاميّّة تنمية هذا الحبّّ، وإذا أحببت 
اللّّه أحببت رسوله K وأولياءه، ولا تحبّّ اللّّه إالّا إذا اتّّبعت رسوله.

نحن إذا وقفنا للصلاة فكأنّّنا نحارب الشــيطان، ولكن الذي يحبّّ ربّّه 
ينبعث إلى الصلاة انبعاثاًً كالسيل المندفع، لأنّّ قلبه متلهّّف للقاء اللّّه. 

كنت عند أحد المؤمنين وقد نام متأخراًً في ليل صائف، وقبل أن أغفو أنا 
رأيته يفتح عينيه، ثمّّ ينظر إلى النجوم ويتبيّّن له أنّّ الصبح قريب، وأنّّ وقت 
قيام الليل قــد ضاق، فهبّّ من مرقده واثباًً وكأنّّ عقرباًً لدغته، ثمّّ خفّّ إلى 

الصلاة والتبتل! فالحبّّ إنْْ لم يفعل بصاحبه هكذا أو أكثر فليس بحب.

ومن يحبّّ الناس -لا ســيما الفقراء والمســتضعفين- سوف لا يبيت 
مبطاناًً وحوله أكباد تحنّّ إلى القرص، ولاينام شــبعاناًً وإلى جواره عوائل 
فقيرة، ولايمكنه أن يستأثر بنعيم الدنيا، وهو يعلم أنّّ الآخرين لا نعيم لهم!

ومن أحبّّ الناس لا يمكنه أن يفعل ذلك، وإنّّما يثور من أجلهم من دون 
طمع في شهرة، ولارغبة في مال، أو من أجل سلطة أو منصب وإنّّما للّّه.

جاءت امــرأة فقيرة إلى أحد المؤمنين الثائرين من بني هاشــم وطلبت 
منــه المعونة فنظر إليها، وبعد أن أعطاها الميســور قال لها: أنت وأمثالك 

	 148



149 	 

تدفعون بنا إلى القتل!

وما مضت أيام حتى خرج ثائراًً واستشهد مع أصحابه، فالذين يحترقون 
من أجل الجماهير المغلوبة على أمرها هم الذين يحبون اللّّه حقاًً ويحبّّون 
عباده، بل ويشــمل حبّّهم كلّّ الموجودات، في قلبه مهرجان الحبّّ يتسع 

لك مخلوق.

ثانياًً: الخوف. 
فما دامت النهاية الحتميّّة غير معروفة الميعاد فإنّّ الخوف منها سيستمر 

مع الإنسان في كلّّ لحظة. 

من هنا فإنّّ المؤمن يتوقّّى المحاذير ويعيش بانضباط تام في حالة عالية 
من التقوى والخشوع لله سبحانه وتعالى.

سُُئل أحد الصالحين عن التقوى ما هي؟ فأجاب: هـل مـررت بطـريق 
مليء بالأشواك في يـوم ما؟

فقال: نعم، قال: فما صنعت؟ قال: كنت أتقيها.  قال: فتلك هي التقوى.

فالتقوى أن تمشي في العالم وفق خريطة المتقي في الدنيا، كمن يسلك 
حقلًاً من الألغام خلال الحرب، فلو تجاوز الخريطة ولم يعمل طبقها فإنّّه 

يحتمل أن يدوس على لغم فينفجر ويتمزّّق في الهواء.

ولذلك فإنّّ الأئمّّة A كانوا يؤكّّدون على ضرورة الخوف من الآخرة.

 C لنجله الإمام الحسن C دعنا نعود الآن إلى وصية الإمام علي
التي ذكرنا قسماًً منها في الحديث السابق، ونستقي منها المنهج الإسلامي 

في تربية المؤمن الرسالي، يقول الإمام: 



ـَا وََانْْتِقََِالِهََِا بِأََِهْْلِِهََا،  ـنَِِ الدُُّنْْيََا وََحََالِهََِا وََزََوََالِه� »أََيْْ بُُن�ـيَََّ، إِنِِِّي قََدْْ أََنْْبََأْْتُُكََ ع�
مْْثََالََ، إِنََِّمََا  هْْلِِهََا فِِيهََا، وََضََرََبْْتُُ لََكََ فِِيهِِمََا ا�لْأََ خِِآلْآرََةِِ وََمََا أُُعِِدََّ �لِأََ ـُكََ عََنِِ ا وََأََنْْبََأْْت�
مََثََلُُ مََنْْ أََبْْصََرََ الدُُّنْْيََا كََمََثََلِِ قََوْْمٍٍ سََــفْْرٍٍ نََبََا بِهِِِمْْ مََنْْزِِلٌٌ جََدْْبٌٌ فََأََمُُّوا مََنْْزِِالًا خََصِِيباًً 

وََجََنََاباًً مََرِِيعاًً«.

حين نعرف حقيقة الدنيا.
يبيّّن الإمام C أنّّ المؤمن هو من يعــرف  الدنيا وحقيقتها ويضرب 
لذلك مثلًاً، فمثل من عرف حقيقة الدنيا كمثل قوم مســافرين رأوا مكانهم 
قفراًً لا مــاء ولا كلأ، فتحرّّكوا باتجاه مكان آخر حيــث الخصب والمياه 

والمراتع، ثمّّ يقول:

»فََاحْْتََمََلُُوا وََعْْثََاءََ الطََّرِِيقِ‏ِ وََفِِرََاقََ الصََّدِِيقِِ وََخُُشُُــونََةََ السََّــفََرِِ فِِي الطََّعََامِِ 
وََالْْمََنََامِ‏ِ لِيََِأْْتُُوا سََــعََةََ دََارِِهِِمْْ وََمََنْْزِِلََ قََرََارِِهِِمْْ، فََلََيْْسََ يََجِِدُُونََ لِشََِــيْْءٍٍ مِِنْْ ذََلِكََِ 

أََلََاًًم، وََالَا يََرََوْْنََ نََفََقََةًً مََغْْرََماًً، وََالَا شََيْْاًًئ أََحََبََّ إِلََِيْْهِِمْْ مِِمََّا قََرََّبََهُُمْْ مِِنْْ مََنْْزِِلِهِِِمْْ«

إنّّهــم لايعبؤون بأتعاب الســفر أو فراق الأحبــة، ويهوّّنون الأمر على 
أنفسهم بما ينتظرهم من راحة عندما يصلون مرامهم، وهذا مثل أهل الدنيا 
العارفين بحقيقتها، فإنّّما هي كالأرض القفر، وإنّّما سيجدون أمانيهم هناك 

في الآخرة، فيتحمّّلون وعثاء السفر ليصلون إلى مرامهم.

لماذا الغرور بالدنيا؟
:C يقول الإمام

»وََمََثََلُُ مََنِِ اغْْت�ـرَََّ بِهََِا كََمََثََلِِ قََوْْمٍٍ كََانُُوا بِمََِنْْزِِلٍٍ خِِصْْــبٍٍ فََنََبََا بِهِِِمْْ إِلََِى مََنْْزِِلٍٍ 
جََدْْبٍٍ، فََلََيْْسََ شََيْْءٌٌ أََكْْرََهََ إِلََِيْْهِِمْْ وََالَا أََهْْوََلََ لََدََيْْهِِمْْ مِِنْْ مُُفََارََقََةِِ مََا هُُمْْ فِِيهِِ إِلََِى مََا 

	 150



151 	 

يََهْْجُُمُُونََ عََلََيْْهِِ  وََيََصِِيرُُونََ إِلََِيْْه«.

ن إليها وسَِِنَي الآخرة. َكََرَ وهذا هو مثل من اغترّّ بالدنيا و

إنّّ هذا المغتر سيفاجأ حينما يأتيه ملك الموت بشكل مهيب، يقف على 
رأســه وبيده مقرعة من نار ويصيح: أخرج روحك بنفسك. والروح عزيزة 
ويصعب عليه أن يفارق المال والعيــال والأهل والأحبّّة، إالّا أنّّ عليه الآن 

أن يخرج روحه هو بنفسه!

أمّّا المؤمــن فإنّّ الأمر مختلف تماماًً معه، فملــك الموت يأتيه بصورة 
حســنة كصديق أو قريب، وربما لا يُُفْْهِِمه بأنّّه ملك الموت، فيبدأ يحاوره 
ويزهّّده في الدنيا، محاولًاً إقناعه بأنّّه ملّّ منها، ويذكر له الآخرة ويشــوّّقه 
لمــا ينتظره من نعيم لا يبلــى، فإنْْ أبى ومانع واحتج بأنّّه ســيفارق إخوته 
المؤمنين، فإنّّ ملك الموت آنئذٍٍ يكشــف له عــن النعيم المقيم في الآخرة 
ويقول له: انظر، بيتك هناك، وأصدقاؤك هم أولئك الشــهداء والصديقون 

والأنبياء والأولياء وحسن أولئك رفيقاًً. فيوافق المؤمن فتُُؤخذ روحه. 

هذا هو ملك الموت، وعلى الإنســان أن يختــار الطريقة التي يحبّّ أن 
يتعامل بها ملك الموت معه.

منهج الإسملا في طلب العلم 

 :C يقول الإمام علي

»وََقََرََعْْتُُكََ بِأََِنْْوََاعِِ الْْجََهََاتِِلا لِئََِالَّا تََعُُدََّ نََفْْسََكََ عََالِاًًم، فََإِنِْْ وََرََدََ عََلََيْْكََ شََيْْءٌٌ 
تََعْْرِِفُُهُُ أََكْْب�ـرَْْتََ ذََلِكََِ، فََإِنََِّ الْْعََالِمََِ مََنْْ عََرََفََ أََنََّ مََا يََعْْلََمُُ فِِيمََا الَا يََعْْلََمُُ قََلِِيلٌٌ فََعََدََّ 

نََفْْسََهُُ بِذََِلِكََِ جََاهِِلا«.



فالتقريع بأنواع الجهالات يعيد الإنسان إلى واقعه حتّّى لا يتصوّّر أنّّه قد 
بلغ الكمال في العمل، فالغرور حجاب كثيف بين الإنسان وبين الحقائق.

والعالم هو الذي يذكر نواقصه والأعمال التي لم يستطع أن يفعلها، أمّّا 
الأعمال التي أنجزها فإنّّه ينساها حتى يبقى باحثاًً دائماًً عن  العلم ولايغتر.

 :C يقول الإمام

»فََازْْدََادََ بِمََِا عََرََفََ مِِنْْ ذََلِكََِ فِِي طََلََبِِ الْْعِِلْْمِِ اجْْتِهََِااًًد، فََمََا يََزََالُُ لِلِْْعِِلْْمِِ طََالِبِاًً 
زِِماًً وََلِلِْْخََطََإِِ  هْْلِِهِِ خََاشِِــعاًً مُُهْْتََمّّاًً، وََلِلِصََّمْْتِِ الَا وََفِِيهِِ رََاغِِباًً وََلََهُُ مُُسْْــتََفِِيداًً وََ�لِأََ

حََاذِِراًً وََمِِنْْهُُ مُُسْْتََحْْيِيِا«.

إنّّ العلم والغرور لايجتمعان، لأنّّ المغرور لا يخشــع لعالم ولايرغب 
في مزيد من المعرفة، ولايهتم بمفيد، أمّّا العارف بجهله والطالب للاستفادة 

فإنّّه يخشع للعلماء ويلازم مجالسهم مقتدياًً بسيرتهم.

وقد لخّّص أهل البيت A هذا الأمر حيث قالوا: 

»إََنََّ اََلنََّاسََ أََرْْبََعََةٌٌ: رََجُُلٌٌ يََعْْلََمُُ وََيََعْْلََمُُ أََنََّهُُ يََعْْلََمُُ فََذََاكََ مُُرْْشِِــدٌٌ عََالِمٌٌِ فََاتََّبِعُُِوهُُ، 
ـمَُُ فََذََاكََ غََافِِلٌٌ فََأََيْْقِِظُُوهُُ، وََرََجُُلٌٌ لَاَ يََعْْلََمُُ وََيََعْْلََمُُ  وََرََجُُلٌٌ يََعْْلََمُُ وََلَاَ يََعْْلََمُُ أََنََّهُُ يََعْْل�
أََن�ـهَُُ لَاَ يََعْْلََمُُ فََذََاكََ جََاهِِلٌٌ فََعََلِِّمُُوهُُ، وََرََجُُلٌٌ لَاَ يََعْْلََمُُ وََيََعْْلََمُُ أََنََّهُُ يََعْْلََمُُ فََذََاكََ ضََالٌٌّ 

فََأََرْْشِِدُُوهُُ«))).

ويواصل الإمام علي C وصيته:

»وََقََدْْ نََبََّأََكََ اللََّهُُ عََنْْهََا -أي الدنيا- وََنََعََتْْ -أوضحت- لََكََ نََفْْسََهََا وََكََشََفََتْْ 
دِِ أََهْْلِِهََا إِلََِيْْهََا وََتََكََالُُبِهِِِمْْ عََلََيْْهََا،  عََنْْ مََسََاوِِيهََا، فََإِيََِّاكََ أََنْْ تََغْْتََرََّ بِمََِا تََرََى مِِنْْ إِخِْْلَاا

))) بحار الأنوار، ج1، ص 195.

	 152



153 	 

بٌٌا عََاوِِيََةٌٌ وََسِِبََاعٌٌ ضََارِِيََةٌٌ يََهِِرُُّ بََعْْضُُهََا عََلََى بََعْْضٍٍ ، يََأْْكُُلُُ عََزِِيزُُهََا  وََإِنََِّمََا أََهْْلُُهََا كِِلَا
ذََلِيِلََهََا وََكََبِيِرُُهََا صََغِِيرََهََا، قََدْْ أََضََلََّتْْ أََهْْلََهََا عََنْْ قََصْْدِِ السََّــبِيِلِِ، وََسََلََكََتْْ بِهِِِمْْ 
ـجَِِ الصََّوََابِِ، فََتََاهُُوا فِِي حََيْْرََتِهََِا  طََرِِيقََ الْْعََمََى ، وََأََخََذََتْْ بِأََِبْْصََارِِهِِمْْ عََنْْ مََنْْه�

وََغََرِِقُُوا فِِي فِِتْْنََتِهََِا وََاتََّخََذُُوهََا رََبّّاًً، فََلََعِِبََتْْ بِهِِِمْْ وََلََعِِبُُوا بِهََِا وََنََسُُوا مََا وََرََاءََهََا«.

كنت مرّّة في طريق خارج المدينة فرأيت على الطريق دابة ميتة قد تعفّّنت 
وتفسّّخت، ورأيت حولها حوالي ثلاثين إلى أربعين كلباًً يتنازعون عليها!

ا رأيت وهتفت بنفسي: هذه هي الدنيا العفنة الزائلة، والناس  فابتسمت لَِمَ
يتكالبون عليها كهذه الكلاب، قد لخّّصتها هذه الصورة أمام ناظري!

إنّّ الزهّّاد يرون الدنيا كهذه الجيفة النتنــة، بينما الناس متكالبون عليها 
يظنّّون أنّّها الخير، وهي ليســت بخير: »مََا خََيْْرٌٌ بِخََِيْْرٍٍ بََعْْدََهُُ اََلنََّارُُ وََمََا شََرٌٌّ بِشََِرٍٍّ 

 .C بََعْْدََهُُ اََلْْجََنََّةُُ«))) كما قال أمير المؤمنين

:C يقول الإمام علي

»فََإِيََِّاكََ يََا بُُنََيََّ أََنْْ تََكُُونََ قََدْْ شََــانََتْْهُُ كََثْْرََةُُ عُُيُُوبِهََِا نََعََمٌٌ مُُعََقََّلََةٌٌ وََأُُخْْرََى مُُهْْمََلََةٌٌ، 
قََدْْ أََضََلََّتْْ عُُقُُولََهََا وََرََكِِبََتْْ مََجْْهُُولََهََا سُُــرُُوحُُ عََاهََةٍٍ بِوََِادٍٍ وََعْْثٍٍ‏  لََيْْسََ لََهََا رََاعٍٍ 
مُ‏ُ كََأََنْْ قََدْْ وََرََدََتِِ الظََّعِِينََةُُ يُُوشِِكُُ مََنْْ أََسْْرََعََ أََنْْ  يُُقِِيمُُهََا رُُوََيْْداًً حََتََّى يُُسْْفِِرََ الظََّلَاا

يََئُُوب«.

وهذا الكلمات من أبلــغ كلمات الإمام Cالتي يصوّّر فيها باختصار 
شديد حالة الناس العابثين اللاهين الغافلين عمّّا ينتظرهم كيف أنّّهم كالنعم 
المعلّّقة أي الحيوانات المربوطة، وأخرى مهملة متروكة تسرح كيف تشاء 

في واد شائك ولكن كما يقول C في موضع آخر: 

))) نهج البلاغة، الحكمة 387.



»اََلنََّاسُُ نِيََِامٌٌ فََإِذََِا مََاتُُوا اِنِْْتََبََهُُوا«))).

 القناعة راحة القلب وخفة الميزان.

ثمّّ يقول: 

»وََاعْْلََمْْ أََنََّ مََنْْ كََانََتْْ مََطِِيََّتُُهُُ اللََّيْْلََ وََالنََّهََارََ فََإِنََِّهُُ يُُسََــارُُ بِهِِِ، وََإِنِْْ كََانََ الَا يََسِِيرُُ 
خِِآلْآرََةِِ«. أََبََى اللََّهُُ إِالَّا خََرََابََ الدُُّنْْيََا وََعِِمََارََةََ ا

من كان راكباًً الليل والنهار فإنّّه إلى نهاية أكيدة، ويكفي أن نعلم أنّّ الدنيا 
فانية والآخرة هي الباقية، فهل من مدّّكر؟! 

:C ثمّّ يقول الإمام

»أََيْْ بُُن�ـيَََّ، فََإِنِْْ تََزْْهََدْْ فِِيمََا زََهََّدََكََ اللََّهُُ فِِيهِِ مِِنََ الدُُّنْْيََا وََتََعْْزِِفْْ نََفْْسََــكََ عََنْْهََا 
ِكََ، وََإِنِْْ كُُنْْتََ غََيْْرََ قََابِلٍٍِ نََصِِيحََتِيِ إِيََِّاكََ فِِيهََا فََاعْْلََمْْ يََقِِيناًً أََنََّكََ لََنْْ  فََهِِيََ أََهْْلُُ ذََلـ�
تََبْْلُُغََ أََمََلََكََ، وََلََنْْ تََعْْدُُوََ أََجََلََكََ، وََأََنََّكََ فِِي سََــبِيِلِِ مََنْْ كََانََ قََبْْلََكََ فََاخْْفِِضْْ فِِي 
الطََّلََبِِ‏ وََأََجْْمِِلْْ فِِي الْْمُُكْْتََسََبِِ، فََإِنََِّهُُ رُُبََّ طََلََبٍٍ قََدْْ جََرََّ إِلََِى حََرََبٍٍ، وََلََيْْسََ كُُلُُّ 
طََالِبٍٍِ بِنََِاجٍٍ وََكُُلُُّ مُُجْْمِِلٍٍ بِمُُِحْْتََاجٍٍ، وََأََكْْرِِمْْ نََفْْسََــكََ عََنْْ كُُلِِّ دََنِيََِّةٍٍ وََإِنِْْ سََاقََتْْكََ 
إِلََِى رََغْْبََةٍٍ فََإِنََِّكََ لََنْْ تََعْْتََاضََ بِمََِا تََبْْذُُلُُ مِِنْْ نََفْْسِِــكََ عِِوََاًًض، وََالَا تََكُُنْْ عََبْْدََ غََيْْرِِكََ 
وََقََدْْ جََعََلََكََ اللََّهُُ حُُرّّاًً، وََمََا خََيْْرُُ خََيْْرٍٍ الَا يُُنََالُُ إِالَّا بِشََِر وََيُُسْْرٍٍ الَا يُُنََالُُ إِالَّا بِعُُِسْْر«.

إنّّ هــذه الوصية موجّّهة لنا قبل أيّّ شــيء، ونحن الــذي ربما لم نتّّعظ 
بوصايا الإمام علي C وتزهيده لنا في الدنيا. 

إن�ـّه يقول لنــا إذا كان ولا بدّّ لكم من الذهــاب وراء الدنيا فليكن ذلك 
بلطف لا لهثاًً مســتمراًً وراءها. اسَعَ قليلًاً فإذا حصلت على شيء فاقنع بما 

))) عيون الحكم والمواعظ، ص 66.

	 154



155 	 

حصلــت عليه، وقل الحمد للّّه لأنّّك قد تلهــث وراء الدنيا وبدل أن تصل 
إلى آمالك تصل إلى حرب!

والنــاس الذين عملوا باعتدال للدنيا بما يتناســب مع طاقاتهم لم يبقوا 
ـّا يحصل عليها  فقراء عمل عادي حســاة مريحــة، وربما يحصل أكثر مم�

اللاهث وراء الدنيا والذي يتعب نفسها من أجلها. 

 :C ويقول الإمام علي

 »وََإِنِْْ سََاقََتْْكََ إِلََِى رََغْْبََةٍٍ فََإِنََِّكََ لََنْْ تََعْْتََاضََ بِمََِا تََبْْذُُلُُ مِِنْْ نََفْْسِِكََ عِِوََاًًض«

هث وراء الدنيا هل ستنفعك الأموال التي حصلت عليها بعد  فيا أيّّها الالّا
أن أفنيت جسمك وتدهورت صحتك في جريك وراء الدنيا ؟ 

لا تعطي جسمك وروحك وكلّّ ما عندك في سبيل المال، وماذا ينفعك 
الثراء إذا كان جســمك ونفسك في عناء لا تذوق للراحة طعماًً ولاتغمض 

بالسكينة جفناًً؟!

ثمّّ يقول C كلمته المشهورة في الحرية:

»وََالَا تََكُُنْْ عََبْْدََ غََيْْرِِكََ وََقََدْْ جََعََلََكََ اللََّهُُ حُُرّّاًً«.

محذّّراًً ومذكّّراًً بأنّّ اللّّه خلقك حــراًً، فلا تجعل طمعك يصيّّرك عبداًً، 
فخالقك لم يجعلك عبداًً لغيرك، ولكن طمعك هو الذي يجعلك كذلك. 

»وََمََا خََيْْرُُ خََيْْرٍٍ الَا يُُنََالُُ إِالَّا بِشََِر وََيُُسْْرٍٍ الَا يُُنََالُُ إِالَّا بِعُُِسْْر«.

هذا جانب من منهج الإسلام في تربية الإنسان بإثارة عقله وإقناعه بترك 
الدنيا والتفرّّغ للحياة الآخرة، نسأل اللّّه العلي القدير أن يجعلنا منهم. 



تعاليم الإسملا في التربية 

إنّّ برامج القرآن ووصايا رســول اللّّه K وتعاليم أهل بيته الكرام من 
الأئمّّة الهداة المهديين A تهدف -فيما تهدف- هذا النوع من التربية. 

إنّّ حديثاًً كحديث رسول اللّّه K الذي يقول: 

خْْلَاَقِِ«))). تََمِِّمََ مََكََارِِمََ اََ�لْأََ »إِنََِّمََا بُُعِِثْْتُُ �لِأُُ

لا يتصل -هذا الحديث- ببناء الشــخصية الرســالية الثورية وحسب، 
وإنّّما هو مفتاح التربيــة الاجتماعية أياًًض، فإنّّ المجتمــع الذي تتركّّز فيه 
النفسية كعقدة الحقارة أو الضعة، أو عقدة أوديب أو غيرها، لا يستطيع أن 
يثور ضد أعداءه لتفكّّكه وعدم اســتقراره، كما لا يستطيع أن يثور مجتمع 
لا صَْْيَــدق فيه الأخ مع أخيــه ولا يُُخْْلص له، ومعظــم الأحاديث تحذّّرنا 
من النتائج الســلبية الواضحة لهذه الســلوكيات الاجتماعية، فقد ورد في 
الحديث مثلًاً: )إياكم والتدابر والتقاطع. لا تتركوا الأمر بالمعروف والنهي 

عن المنكر فيولى عليكم شراركم ثم تدعون فلا يستجاب لكم()))

فهل للتدابر وترك الأمــر بالمعروف والنهي عــن المنكر علاقة بتولية 
الآخريــن؟ بلى، إذا كان أفراد المجتمع متدابريــن ومتخالفين يأتي العدو 

فيأخذهم جميعاًً، كما حدث بالفعل في بعض المجتمعات.

أجل، إنّّ الإنسان الفرد لا يمكن أن يعيش مستق�لّاًً موحّّداًً للّّه غير مشرك 
به إنْْ كانت نفسه مركزاًً للصفات الفاسدة وبؤرة للخلقيات الرذيلة، فكيف 

بالمجتمع إن كان كذلك؟!

))) مكارم الأخلاق، ص 8.
))) نهج البلاغة، خطب الإمام علي C ، ج ٣ ، ص ٧٧.

	 156



157 	 

من هنا نســتطيع أن نتبي�ـّن قيمة وصية الإمام علــي C لابنه الإمام 
الحســن C، والتي يطرح فيها برناماًًج متكاملًاً لتربية الفرد لأبنائه، فقد 
بدأ الوصية بالحديث عن البرامج العلمية والتعليمية، ثمّّ بالتوجيه إلى ذكر 
الموت، ثمّّ ذكر عَِِبَر التاريخ بإعطائنا منظاراًً تاريخياًً ننظر عبره إلى الماضي 
والمستقبل، ثمّّ تطرّّق بعد ذلك إلى سلســلة من الوصايا الاجتماعية التي 
لو طبّّقناهــا -وأرجو أن نطبّّقها- لنزلت علينا بــركات اللّّه وانتصرنا على 

 :C الأعداء إن شاء اللّّه، يقول الإمام علي

»وََمِِنْْ خََيْْرِِ حََظِِّ امْْرِِئٍٍ قََرِِينٌٌ صََالِحٌٌِ«.

أليســت هذه وصية ثورية؟ الإمام C يريد أن يتمّّجع الصالحون مع 
بعضهم ويشكّّلوا بذلك الخلايا الاجتماعية الرسالية القادرة على التصدّّي 

للأوضاع الفاسدة. 

 :C ثمّّ يقول

»فََقََارِِنْْ أََهْْلََ الْْخََيْْرِِ تََكُُنْْ مِِنْْهُُمْْ، وََبََايِنِْْ أََهْْلََ الشََّرِِّ تََبِنِْْ عََنْْهُُمْْ،‏ وََالَا يََغْْلِِبََنََّ عََلََيْْكََ 
سُُوءُُ الظََّنِِّ فََإِنََِّهُُ الَا يََدََعُُ بََيْْنََكََ وََبََيْْنََ خََلِِيلٍٍ صُُلْْحاًً -أو صفحاًً: أي إعرااًًض-«.

لأنّّ ســوء الظنّّ بين الأصدقاء يزرع بينهم حــبّّ الانتقام ويفصم حبل 
 :C المودّّة ويفسخ الثقة من بينهم، وبعد ذلك يقول

»بِئِْْسََ الطََّعََامُُ الْْحََرََامُُ، وََظُُلْْمُُ الضََّعِِيفِِ أََفْْحََشُُ الظُُّلْْمِِ، وََالْْفََاحِِشََةُُ كََاسْْمِِهََا، 
التََّصََبُُّرُُ عََلََى  الْْمََكْْرُُوهِِ نََقْْصٌٌ لِلِْْقََلْْبِِ ]يََعْْصِِمُُ الْْقََلْْبََ [«

من الناس من لا يمتلكــون الصبر ولكن عليهم أن يُُمَّّنَو صفة الصبر في 
أنفســهم بالتصبّّر واحتمال الأذى، فمن احتمــل صفة يكاد أن يصل إليها، 

 :C ويقول الإمام



»وََإِنِْْ كََانََ الرِِّفْْقُُ خُُرْْاًًق كََانََ الْْخُُرْْقُُ رِِفْْقاًً«

نحن في بعض الأوقات نحتاج إلــى أن نثور ونتمرّّد ونخترق القوانين، 
كما نحتاج في أوقات أخرى أن نكــون هادئين ونتحمّّل الصعاب، فعملية 
الخرق أو الرفق إنّّما هي خاضعة لتخطيط الإنســان لعقله ووعيه وبصيرته 

وليست لارتجالياته.

ـَا كََانََ الــدََّوََاءُُ دََاءًً وََالدََّاءُُ دََوََاءًً، وََرُُبََّمََا نََصََــحََ غََيْْرُُ النََّاصِِحِِ وََغََشََّ  »وََرُُبََّم�
الْْمُُسْْتََنْْصََحُُ«.

فعلى الإنســان أن لا يسترســل في الحياة، فربما الناصح ينصح وربما 
الناصــح يغش، وربما غيــر الناصح ينصح، إذن علينــا أن نفكّّر دائماًً وأن 

لانسترسل ونشغل عقولنا.

تِِّالِاكََالََ عََلََى الْْمُُنََى فََإِنََِّهََا بََضََائِعُُِ النََّوْْكََى«. »وََإِيََِّاكََ وََا

فالأحمق هو الذي يمنّّي نفســه، أمّّا العاقل فإنّّه يعتمد السعي والحركة 
كي لا تقعده أمانيه بالتماطل عن الوصول إلى أهدافه الدنيوية والأخروية.

دََبِِ كََمََا تُُذََكََّى الن�ـَارُُ بِاِلْْحََطََبِِ، وََالَا تََكُُنْْ كََحََاطِِبِِ اللََّيْْلِِ  »ذََكِِّ قََلْْبََكََ بِاِ�لْأََ
وََغُُثََاءِِ السََّيْْل«.

إنّّ الأدب يزيد القلب نزاهة واشــتعالًاً بحــبّّ الحياة والخير، كما يزيد 
الحطب النار التهاباًً واشــتعالًاً، فحســن الأدب هو الذي يمحو من القلب 
العقد وأوساخ الشــهوت والأطماع، ليوجّّهه نحو العطاء والبذل والشعور 
بالراحة واللذة من خلال التعامل بالحســنى، بعكس الأناني الحقود الذي 
لا يستشعر سوى الجضر الدائم كالجسد القذر المثقل بالأمراض والتعب.

	 158



159 	 

وهنا علــى المؤمن أن ينتقي من الآداب ما ينفع، فما كلّّ مكتوب بنافع، 
فقــد نجمع الحطب في الليل فنرى في النهار أنّّه مرّّجد مجموعة أشــواك، 
أو كغثاء الســيل الذي يصوّّر لنا السيل شــيئاًً كثيراًً وعندما نضع يدنا نجده 

لاشيء. ثمّّ يوجه الإمام C النصحية حول الاستقامة في السيرة قائلًاً: 

»وََكُُفْْرُُ النِِّعْْمََةِِ لُُؤْْمٌٌ، وََصُُحْْبََةُُ الْْجََاهِِلِِ شُُؤْْمٌٌ، وََالْْعََقْْلُُ حِِفْْظُُ التََّجََارِِبِِ، وََخََيْْرُُ 
مََا جََرََّبْْتََ مََا وََعََظََكََ، وََمِِنََ الْْكََرََمِِ لِيِنُُ الشِِّيََمِِ«.

فمن حق المُُنْْعِِم أن يُُشــكر لا أن يُُجحد، إذ إنّّ من الناس من يقول لمن 
ينعم عليه بشيء: إنّّك لم تصنع لي شيئاًً، إنّّما نفّّذَتَ الواجب عليك! وهذا 

غير صحيح لأنّّه لؤم.

إنّّ الكرم ليس بالمال فحسب، والذي لايملك المال قد يملك الأخلاق 
 :C الفاضلة والعفو والبشاشة. ثمّّ يقول

»بََادِِرِِ الْْفُُرْْصََةََ قََبْْلََ أََنْْ تََكُُونََ غُُصََّة«.

وهذا أقوى سلاح يمتلكه الثوري إذا امتلك عنصر المبادرة وترك عدوّّه 
في دوامــة من ردود الفعل، والبعض يترك الفرصــة دون اغتنامها، وفوت 

الفرصة غصة إذ إنّّها لا تعود إليك. 

ويؤكّّد الإمام C الفكرة ذاتها بتعبير آخر قائلًاً: 

»مِِنََ الْْحََزْْمِِ الْْعََزْْمُُ، مِِنْْ سََبََبِِ الْْحِِرْْمََانِِ التََّوََانِيِ«.

بعد ذلك يلفت الإمام C النظر الى مسألة هامّّة قد يتعرّّض الكثير منا 
لها، ألا وهي التفريط في الزاد؛ زاد المسيرة حيث لا ننتبه للمأساة إالّا حين 

 :C نمدّّ الأيدي إلى اللئام. يقول الإمام



»وََمِِنََ اََلْْفََسََادِِ إِضََِاعََةُُ اََلزََّادِِ«.

ـَى غََرََرْْ«. أي لا تأتِِ عملًاً تعتذر   ثــمّّ يقول C: »الَا تََبِيِتََنََّ مِِنْْ أََمْْرٍٍ عََل�
:C منه، ويضيف

»مََنْْ حََلُُمََ سََادََ، وََمََنْْ تََفََهََّمََ ازْْدََادََ، وََلِقََِاءُُ أََهْْلِِ الْْخََيْْرِِ عِِمََارََةُُ الْْقُُلُُوبِِ، سََاهِِلِِ 
الدََّهْْرََ مََا ذََلََّ لََكََ قََعُُودُُهُُ، وََإِيََِّاكََ أََنْْ تََجْْمََحََ‏ بِ‏ك مََطِِيََّةُُ اللََّجََاجِِ، وََإِنِْْ قََارََفْْتََ سََيِِّئََةًً 
فََعََجِِّلْْ مََحْْوََهََا بِاِلتََّوْْبََةِِ، وََالَا تََخُُنْْ مََنِِ ائْْتََمََنََكََ وََإِنِْْ خََانََكََ، وََالَا تُُذِِعْْ سِِــرََّهُُ وََإِنِْْ 
أََذََاعََهُُ، وََالَا تُُخََاطِِرْْ بِشََِيْْءٍٍ رََجََاءََ أََكْْثََرََ مِِنْْهُُ، وََاطْْلُُبْْ فََإِنََِّهُُ يََأْْتِيِكََ مََا قُُسِِمََ لََكََ. خُُذْْ 

بِاِلْْفََضْْلِِ، وََأََحْْسِِنِِ الْْبََذْْلََ، وََقُُلْْ  لِلِنََّاسِِ حُُسْْناًً«.

كلّّ هذه الصفات من شــأنها أن تخلق الإنســان الثوري، إنّّ الإنســان 
المنضبــط يكتم غيظه، فيحبّّب إليه الناس فيســود بحلمه مع ما يمتلك من 
ميزات قيادية أخرى، ويزداد قرباًً لأصحابه بالتفهّّم والتقاء أهل الخير، وهو 
لانضباطه لا يذيع سرّّاًً ولا يخون من ائتمنه، ولا يترك ما بيده طعماًً في أكثر 
منه، ولايقعد عن السعي طلباًً لما قسم اللّّه له، ودأبه قول الحسن لمستمعيه.

والمجتمع الذي يتربّّى على هذه الأســس التربويــة هو مجتمع يصلح 
للثورة. 

ويتابع الإمام C تربية نجله الإمام الحسن C بالقول: 

»وََأََيُُّ كََلِِمََةِِ حُُكْْمٍٍ جََامِِعََةٍٍ أََنْْ تُُحِِبََّ لِلِنََّاسِِ مََا تُُحِِبُُّ لِنََِفْْسِِكََ، وََتََكْْرََهََ لََهُُمْْ مََا 
تََكْْرََهُُ لََهََا، إِنََِّكََ قََلََّ مََا تََسْْلََمُُ مِِمََّنْْ تََسََرََّعْْتََ إِلََِيْْه«.

أي لا تتســرّّع في صداقاتك ومعارفك، فإذا أردت أن تتعامل مع الناس 
فاختبر من تريد صداقته، فإذا اختبرته تعامل معه كما تحبّّ أن يتعامل معك 

كي لا تندم فيما بعد.

	 160



161 	 

ـرَََمِِ الْْوََفََاءََ بِاِلذِِّمََمِِ وََالدََّفْْعََ عََنِِ الْْحُُــرُُمِِ،‏ وََالصُُّدُُودُُ آيََةُُ  »وََاعْْلََمْْ أََنََّ مِِنََ الْْك�
الْْمََقْْتِِ، وََكََثْْرََةُُ الْْعِِلََلِِ آيََةُُ الْْبُُخْْلِِ، وََلََبََعْْضُُ إِمِْْسََاكِِكََ عََنْْ أََخِِيكََ مََعََ لُُطْْفٍٍ خََيْْرٌٌ 
ـنََِ التََّكََرُُّمِِ صِِلََةُُ الرََّحِِمِ‏ِ وََمََنْْ يََرْْجُُوكََ أََوْْ  مِِنْْ بََذْْلٍٍ مََعََ جََنََفٍٍ‏ -أي الجور-، وََم�

يََثِقُُِ بِصِِِلََتِكََِ إِذََِا قََطََعْْتََ قََرََابََتََكََ، وََالتََّحْْرِِيمُُ وََجْْهُُ الْْقََطِِيعََةِِ«.

أجل، إنّّ الامساك مع البشاشــة خيرٌٌ من العطاء الذي يستهدف التسلّّط 
والظلم، كما أنّّ الصداقة لاتكون بالثرثرة، وإنّّما بإســداء الجميل وحسن 

:C العشرة والألفة. ثمّّ يقول الإمام

ـةَِِ، وََعِِنْْدََ صُُدُُودِِهِِ عََلََى  »احْْمِِلْْ نََفْْسََــكََ مََعََ أََخِِيكََ عِِنْْدََ صََرْْمِِهِِ عََلََى الصِِّل�
اللُُّطْْفِِ وََالْْمََسْْأََلََةِِ، وََعِِنْْدََ جُُمُُودِِهِِ عََلََى الْْبََذْْلِِ، وََعِِنْْدََ تََبََاعُُدِِهِِ عََلََى الدُُّنُُوِِّ، وََعِِنْْدََ 
عْْالِاتِذََِارِِ حََت�ـَى كََأََنََّكََ لََهُُ عََبْْدٌٌ وََكََأََنََّهُُ ذُُو  شِِــدََّتِهِِِ عََلََى اللِِّينِِ، وََعِِنْْدََ جُُرْْمِِهِِ عََلََى ا

نِعِْْمََةٍٍ عََلََيْْكََ«.

وهذه صفات الرســالي أن لا يواجه أخطــاء أخوته بالمثل، ولا يحاول 
أن يتصيّّد أخطاء إخوته ويســجّّلها عليهم ويشهّّر بهم، بل عليه أن يعذرهم 

ويتلطّّف بهم، ويصلهم كأنّّه لهم عبد، أي عُُدّّ نفسك عبداًً لصديقك.

وهذه النصيحة هي للجانبين، فأنت تحسب نفسك عبداًً له وهو يحسب 
نفسه عبداًً لك، لكي يعيش التمّّجع حياة أُُلفةٍٍ ومحبّّة. 

ويذكر الإمام C أيّّ نوع من الأخوان يمكن التعامل معه بهذه الطريقة 
إذ يقول: 

»وََإِيََِّاكََ أََنْْ تََضََعََ ذََلِكََِ فِِي غََيْْرِِ مََوْْضِِعِِهِِ وََأََنْْ تََفْْعََلََهُُ بِغََِيْْرِِ أََهْْلِِه«.

فليــس كلّّ صديــق جدير بتلك المعاملــة، فقد تصادف شــيطاناًً فهل 
تؤاخيه؟ لنبحث بدٍٍّج عن صديق ونكتشفه ونتعامل معه بالإحسان والإيثار، 



ولا ننتظر منه أن يكون هو كذلك قبل أن نبدأه بالخير.

كقصّّة ذلك الطفل الذي أعطته أمّّه تفاحة وأمرته بأن يقســمها بينه وبين 
ن الأدب، فســألها: ما هي صفة الابن الفاضل  َسََحَ اخته قســمةُُ ابنٍٍ فاضلٍٍ 
حســن الأدب؟ فقالت: هو الذي يُُعطي لأخته القسم الأكبر من التفاحة إذا 
قسمها بينه وبينها، فما كان من الابن إالّا أن أعطى التفاحة لأخته وقال لها: 

اقسميها قسمة البنت الفاضلة الحسنة الأدب!

فهناك من الناس من يريد أن يعطي لصديقه التفاحة ليكون صديقه حسن 
الأدب وليس هو، فهل الصديق أولى بالخير منه؟ لماذا ينتظر أن يحســنوا 

إليه الآخرون؟ فالإمام C يخاطبنا في مناسبة أخرى قائلًاً:

ـُونََ وََاََللََّهِِ  ـلِِْ اََلْْخََيْْرِِ مِِنِِّي، فََيََك� »لَاَ يََقُُول�ـنَََّ أََحََدُُكُُمْْ: إِنََِّ أََحََــداًً أََوْْلََى بِفِِِع�
كََذََلِكََِ«))).

ثمّّ يقول C في الوصية في صدد اختيار الصديق:

»الَا تََتََّخِِذََنََّ عََدُُوََّ صََدِِيقِِكََ صََدِِيقاًً فََتُُعََادِِيََ صََدِِيقََكََ«.

وهذا كلام موجّّه إلى من يوزّّع صداقاته هنا وهناك وعلى صعيد واحد، 
فيجمع بين الشــتات وقد يكون صديقاًً لأطراف متعادية، وكيف يتسنّّى له 

ذلك إالّا أن يكون بالنفاق؟!

»وََالَا تََعْْمََلْْ بِاِلْْخََدِِيعََةِِ فََإِنََِّهََا خُُلُُقُُ اللِِّئََام، وََامْْحََضْْ أََخََاكََ النََّصِِيحََة«.

وأمّّا بالنسبة للأخ فلابدّّ من محضه النصيحة سواء قبل أم لم يقبل، وسواء 
رضي أم ســخط، وسواء وافق أن يبقى صديقاًً لك أم لم يوافق. إنّّ الصديق 

))) نهج البلاغة، الحكمة 422.

	 162



163 	 

هو من أهدى إلــيّّ عيوبي، وأبكاني من أجل أن أســعد، لا من يضحكني 
فأشقى! هكذا تمحض النصيحة.

»وََسََــاعِِدْْهُُ عََلََى كُُلِِّ حََالٍٍ وََزُُلْْ مََعََهُُ حََيْْثُُ زََالََ، وََالَا تََطْْلُُبََنََّ مُُجََازََاةََ أََخِِيكََ 
وََلََوْْ حََثََا التُُّرََابََ بِفِِِيكََ ، وََخُُذْْ عََلََى عََدُُوِِّكََ بِاِلْْفََضْْلِِ فََإِنََِّهُُ أََحْْرََى لِلِظََّفََرِِ، وََتََسْْلََمُُ 
مِِنََ النََّاسِِ بِحُُِسْْــنِِ الْْخُُلُُقِِ وََتََجََرُُّعِِ الْْغََيْْظِِ فََإِنِِِّي لََمْْ أََرََ جُُرْْعََةًً أََحْْلََى مِِنْْهََا عََاقِِبََةًً 
وََالَا أََلََذََّ مََغََبََّةًً، وََالَا تََصْْرِِمْْ أََخََاكََ عََلََى ارْْتِيََِابٍٍ وََالَا تََقْْطََعْْهُُ دُُونََ اسْْــتِعِْْتََابٍٍ،‏ وََلِنِْْ 

لِمََِنْْ غََالََظََكََ فََإِنََِّهُُ يُُوشِِكُُ أََنْْ يََلِِينََ لََك«.

وهكذا يســتمر الإمام C في النصح والإرشــاد بما يحفظ للإنسان 
إخوته وأصدقائه، فإنّّهم حتى ولو بدا منهم شــيء فلا يجب أن يُُحمل على 
الســوء، فإنّّ الصديق لا يُُفرّّط فيه بمرّّجد الخطأ ولا يســقط من العين لأيّّ 
عيــب، فلا يجوز أن تترك صديقك دون أن تســتعتبه وتصارحه بما فيه من 
الأخطاء، لأنّّ من الجائز أن تكون أنت المخطئ، ولدى المصارحة تنكشف 
الأمور وتصفو القلــوب فتعود المياه إلى مجاريها، أمّّا إذا كان معك غليظاًً 

فعامله بلطف ولين مهما كان شديداًً، فإنّّه -بدوره- يلين معك تدريجياًً.

وهكذا يســتمر الســياق في بثّّ النصائح الهامّّة لوضع البرامج التربوية 
الاجتماعيــة التي تدفع إلى تلاحم المجتمعـ ليتحــوّّل المجتمع المفكّّك 
الأحادي إلى مجتمع متماســك مركّّز متلاحــم متفاعل كالكتل الصخرية 

القوية التي تتحدّّى الأمواج العاتية. 

كيف ينبغي أن يدير الإنسان نفهس؟

في القســم الباقي من الحديث يركّّز الإمام علي C على جوانب من 
الأمور الســابقة، وهي في الواقع برنامج متكامــل للإدارة الذاتية، حبّّذا لو 



طبقناها تطبيقــاًً حرفيّّاًً كما كان يفعل أصحاب رســول اللّّه K، حيث 
كانوا إذا سمعوا كلاماًً من رسول اللّّه K انتشروا، فيقال لهم: إلى أين؟ 
فيجيبون: لكي نطبّّق الكلام. فقد كانوا يســتمعون الكلام للعمل لا لمرّّجد 

العلم أو التسلية أو قضاء الوقت، وماأحرانا بالاقتداء بهم في هذا.

يشــير الإمام C لبعض أسباب الفشــل في الحياة فيحذّّر منها قائلًاً 
 :C ضمن وصيّّته لنجله المجتبى

ئِمََِتُُهُُ وََيََقِِلُُّ  »وََاعْْلََمْْ أََيْْ بُُنََيََّ أََنََّ الدََّهْْرََ ذُُو صُُرُُوفٍٍ، فََلَاا تََكُُونََنََّ مِِمََّنْْ تََشْْتََدُُّ الَا
عِِنْْدََ النََّاسِِ عُُذْْرُُهُُ، مََا أََقْْبََحََ الْْخُُضُُوعََ عِِنْْدََ الْْحََاجََةِِ وََالْْجََفََاءََ عِِنْْدََ الْْغِِنََى«.

فهو يحذّّره من فعل الســيئات كي لا يحتــاج إلى الاعتذار منها، ثمّّ يذمّّ 
النفس التي تخضعها الحاجة أمّّا عند الاســتغناء فهي جافية لئيمة، فعندما 

يصبح مديراًً مثلًاً لا يعرف أحداًً من أصدقائه بالأمس. 

إنّّ قيمة الإنســان إنّّما تكبر إذا ما كبر هو فوق الشهوات والثروة والجاه 
والمنصب وكلّّ الماديّّات، يقول الإمام C بهذا الصدد: 

 »إِنََِّمََا لََكََ مِِنْْ دُُنْْيََاكََ مََا أََصْْلََحْْتََ بِهِِِ مََثْْوََاكََ ، فََأََنْْفِِقْْ فِِي حََقٍٍّ وََالَا تََكُُنْْ خََازِِناًً 
لِغََِيْْرِِكََ، وََإِنِْْ كُُن�ـتََْ جََازِِاًًع عََلََى مََا تََفََلََّتََ مِِنْْ يََدََيْْكََ فََاجْْــزََعْْ عََلََى كُُلِِّ مََا لََمْْ 

يََصِِلْْ إِلََِيْْك«.

أي على الإنسان أن لا يطيل التفكير في الشيء الذي يذهب من يده فإنّّه 
ليس من نصيبه، ولا يقلق ولا يجزع لأنّّ القلق والجزع يهدمان الحياة. 

نحن لماذا نجزع على مائة دينار مثلًاً ضاعت منا قبل فترة ولا نستطيع أن 
ننساها؟ لنجزع إذن على ملايين الدنانير التي لم نحصل عليها أساساًً لأنّّها 

ليست في أيدينا فالقضية واحدة!

	 164



165 	 

كانت الهند قبل الاستعمار مقاطعات عديدة وكلّّ مقاطعة تخضع لحاكم 
مستقلّّ عن الآخر، ولمّّا جاء الاستعمار البريطاني أنهى أولئك الحكام وقام 
بتصفيتهم بشــتى الطرق والحيل، وكان في مقاطعــة من تلك المقاطعات 
أخوان يحكمانها فتعرّّضا للطرد من قبل الاســتعمار،فكان أحدهما يبكي 
بينما الآخــر كان يضحك، فما كان مــن البكّّاء إالّا أن ابتلــي -بعد فترة- 
بالجنون، ثمّّ ما لبث أن مات، بينما الضاحك صمّّم على العيش من جديد، 
فبدأ حياتــه ثانية من الصفر، فصار يزاول التجارة، ثمّّ تحول إلى مؤرّّخ، ثمّّ 
انتقل إلى باكستان وعاش فيها ورشّّح نفسه فيها لرئاسة الجمهورية لكنّّه لم 
ينجح، إالّا أنّّه بقي شــخصية مهمّّة إلى أن مات، فانظر كم كان الفارق كبيراًً 

بين الأخوين!

 :C ثمّّ يقول الإمام

مُُورُُ أََشْْبََاهٌٌ، وََالَا تََكْْفُُرََنََّ ذََا نِعِْْمََةٍٍ  »وََاسْْتََدْْلِلِْْ عََلََى مََا لََمْْ يََكُُنْْ بِمََِا كََانََ فََإِنََِّمََا ا�لْأُُ
مِِ الْْكُُفْْرِِ، وََاقْْب�ـلَِِ الْْعُُذْْرََ، وََالَا تََكُُونََنََّ مِِمََّنْْ الَا يََنْْتََفِِعُُ مِِنََ  فََإِنََِّ كُُفْْرََ النِِّعْْمََةِِ مِِنْْ أََ�لْأََ
دََبِِ وََالْْبََهََائِمََِ الَا تََتََّعِِظُُ إِالَّا بِاِلضََّرْْبِِ،  الْْعِِظََةِِ إِالَّا بِمََِا لََزِِمََهُُ ، فََإِنََِّ الْْعََاقِِلََ يََنْْتََفِِعُُ بِاِ�لْأََ

اعْْرِِفِِ الْْحََقََّ لِمََِنْْ عََرََفََهُُ لََكََ رََفِِيعاًً كََانََ أََوْْ وََضِِيعاًً«.

ثمّّ يقول C تأكيداًً على دفع القلق:

»وََاطْْرََحْْ عََنْْكََ وََارِِدََاتِِ الْْهُُمُُومِِ بِعََِزََائِمِِِ الصََّبْْرِِ وََحُُسْْنِِ الْْيََقِِين«.

إنّّ الإنســان الذي يهتم دائماًً ويحزن ويقلق حتى لو خلت حياته من أيّّ 
إثــارة أو صعوبة لن يعيش حياة هنيئة، بينما الإنســان الذي يقاوم الهم فإنّّ 

لَِِقَق علاجين: هَْْمَمومِِ ال أكبر الهموم لا تغيّّر حياته، والإمام هنا يعطي لل

الأوّّل: عزائم الصبر.



الثاني: حسن اليقين.

والأوّّل: -كما ســبق- يأتي بالإيحاء النفســي بأنّّ القادم أكثر من الذي 
ذهب، وتعلّّم الصبر أي تحمّّله حتى يصبح سليقة وعادة.

والثاني: أن تؤمن أنْْ ما مِِن شــيء يحدث فــي الحياة إالّا ووراءه حكمة 
وهدف.

  ثمّّ يسترسل الإمام C ليعطي حكمة قصيرة جامعة فيقول: 

»مََنْْ تََرََكََ الْْقََصْْدََ جََارََ، وََنِعِْْمََ حََظُُّ الْْمََرْْءِِ الْْقََنََاعََةُُ، وََمِِنْْ شََرِِّ مََا صََحِِبََ الْْمََرْْءََ 
مََاةََ، وََالصََّاحِِبُُ مُُنََاسِِبٌٌ‏ ،  الْْحََسََدُُ، وََفِِي الْْقُُنُُوطِِ التََّفْْرِِيطُُ، وََالشُُّحُُّ يََجْْلِِبُُ الْْمََلَا
وََالصََّدِِيقُُ مََنْْ صََدََقََ غََيْْبُُهُُ ، وََالْْهََوََى شََرِِيكُُ الْْعََمََى،‏ وََمِِنََ التََّوْْفِِيقِِ الْْوُُقُُوفُُ عِِنْْدََ 
مََاةُُ،  الْْحََيْْرََةِِ، وََنِعِْْ‏م طََارِِدِِ الْْهََمِِّ الْْيََقِِينُُ، وََعََاقِِبََةُُ الْْكََذِِبِِ الذََّمُُّ، وََفِِي الصِِّدْْقِِ السََّلَا
وََعََاقِِبََةُُ الْْكََذِِبِِ شََرُُّ عََاقِِبََةٍٍ، رُُبََّ بََعِِيدٍٍ أََقْْرََبُُ مِِنْْ قََرِِيبٍٍ وََقََرِِيبٍٍ أََبْْعََدُُ مِِنْْ بََعِِيدٍٍ«.

أي لاتظن أنّّ حوادث الزمن كبعضها، فقد تكون الأمور البعيدة في نظرك 
بعيدة في الواقع، كما أنّّ الأمور القريبة في نظرك قد تكون قريبة في واقعها، 

:C وسوف نتعرض لهذه النقطة بالتفصيل إن شاء اللّّه، ثمّّ يقول

»وََالْْغََرِِيبُُ مََنْْ لََمْْ يََكُُنْْ لََهُُ حََبِيِب«.

فمن يملك حبيباًً لاغربة له أنّّى كان هذا الإنسان.

»الَا يُُعْْدِِمْْكََ مِِنْْ حََبِيِبٍٍ سُُوءُُ ظََنٍٍّ«.

أي مهما كان حبيبك قريباًً فإنّّ فيه بالنســبة لك جزء من ســوء ظن ولو 
بمقدار ذرّّة. 

»وََمََنْْ حََمََى طََنََى«.

	 166



167 	 

 أي من التزم بالحمية فإنّّه سيتنّّجب الوقوع في المهالك. 

»وََمََنْْ تََعََدََّى الْْحََقََّ ضََاقََ مََذْْهََبُُه«.

فالحق أفسح للإنســان من الباطل، وقد يتصوّّر الإنسان العكس إالّا أنّّ 
الواقع هو هذا، فإنْْ كان الكذب منجياًً فالصدق أنجى، ولو أنّّ شخصاًً أراد 
أن يتسلّّق جبلًاً ويوجد طريق واحد ضيّّق للوصول إلى القمّّة، ولكنه يتّّخذ 
طريقاًً آخر يراه أوســع وأسهل، إالّا أنّّه يســقط بعد لحظات من شاهق لأنّّه 
انتخب الطريق الوعر الذي حسبه سهلًاً. فهذا ضاق مذهبه بل ضاق عندما 

تحدى الحق. 

»وََمََنِِ اقْْتََصََرََ عََلََى قََدْْرِِهِِ كََانََ أََبْْقََى لََه«.

يحكى أنّّ مجنوناًً في مستشــفى الأمراض العقلية بالعراق أيام الملكية 
كان لا يشــكو شــيئاًً، ومن يراه يظنّّه عاقلًاً، إالّا أنّّ الســبب وراء بقائه في 
المستشــفى أنّّه ما كان يرضى بمرّّجد اســمه، وإنّّما كان يطلب من كلّّ من 
يحدّّثه ويناديه باســمه أن يُُضفي عليه لقــب صاحب الجلالة، فهذا ما كان 

يرضى بواقعه!

وكم من الناس كصاحب الجلالة هذا لا يرضون بواقعهم، فهو دكتورمثلًاً 
ولكنّّه يقول: أنا برفسور، أو هو خريج ثانوية ولكنّّه يقول: أنا خريج جامعة، 

وهكذا.

مُُ اََللُُّؤْْمِِ اََلْْبََغْْيُُ عِِنْْدََ اََلْْقُُدْْرََةِِ، وََاََلْْحََيََاءُُ سََــبََبٌٌ إِلََِى  »نِعِْْمََ اََلْْخُُلُُقُُ اََلتََّكََرُُّمُُ، وََأََ�لْأََ
كُُلِِّ جََمِِيلٍٍ، وََأََوْْثََقُُ اََلْْعُُرََى اََلتََّقْْوََى، وََأََوْْثََقُُ سََبََبٍٍ أََخََذْْتََ بِهِِِ سََبََبٌٌ بََيْْنََكََ وََبََيْْنََ 

فْْرََاطُُ فِِي اََلْْمََلَاَمََةِِ يََشُُبُُّ نِيِرََانََ اََللََّجََاجِِ«. ِ اََللََّهِِ، وََمََنََّكََ مََنْْ أََعْْتََبََكََ، وََاََ�لْإِ

وهذا يعني أنّّك لو أســرفت في وَْْلَم من هو دونك من المرؤوســين أو 



العيال أو الخــدم أو حتى الأصدقاء، أو كثّّرت عليهــم الأوامر بين لحظة 
وأخرى لكان هذا الإلحاح ســبباًً فــي نفورهم وإزعاجهــم ثمّّ غضبهم، 
وبالتالي يبدؤون بالمشاكســة واللجاج، فالإفراط في اللوم والأوامر خطأ 

يؤدّّي إلى تفرّّق الناس من حول الإنسان. 

»وََكََمْْ مِِنْْ دََنِفٍٍِ قََدْْ نََجََا وََصََحِِيحٍٍ قََدْْ هََوََى -إذ إنّّ الأقدار بيد اللّّه وليتس 
كاًً، وََلََيْْسََ كُُلُُّ عََوْْرََةٍٍ  بأيدينا-، وََقََدْْ يََكُُونُُ الْْي�ـأَْْسُُ إِدِْْرََاكاًً إِذََِا كََانََ الطََّمََعُُ هََلَاا
ـرَُُ، وََالَا كُُلُُّ فََرِِيضََةٍٍ تُُصََابُُ -فلربما في بعــض الأوقات يكون أجدى  تُُظْْه�
للإنســان لو تلّّسح باليسأ؛ لأنّّ اليسأ إحدى الراحتين، والمزيد من الطعم 
عْْمََى رُُشْْــدََهُُ، لََيْْسََ  يورث الهكلا-، وََرُُبََّمََا أََخْْطََأََ الْْبََصِِيرُُ قََصْْدََهُُ وََأََصََابََ ا�لْأََ
كُُلُُّ مََنْْ طََلََبََ وََجََدََ وََالَا كُُلُُّ مََنْْ تََوََقََّى نََجََا، أََخِِّرِِ الشََّرََّ فََإِنََِّكََ إِذََِا شِِئْْتََ تََعََجََّلْْتََهُُ«.

إنّّ أحد الحكماء يقول: إذا أردت أن تثبت للناس بأنّّك عاقل فقد تحتاج 
إلى أربعين سنة من العمل الدائب الفعّّال والحكيم، أمّّا إذا اردت أن تبرهن 

لهم أنّّك مجنون فإنّّك لاتحتاج لأكثر من لحظتين لإثبات ذلك!

الإمام علي C يقول هنا بأنّّ على المرء أن يبعد الشــرّّ عن نفسه ولا 
ينويه لحظة، بل عليه أن يتعجّّل الخير لأنّّه قد يفوت.

»وََأََحْْسِِــنْْ إِنِْْ أََحْْبََبْْتََ أََنْْ يُُحْْسََــنََ إِلََِيْْكََ، وََاحْْتََمِِلْْ أََخََاكََ عََلََى مََا فِِيهِِ، وََالَا 
تُُكْْثِرِِِ الْْعِِتََابََ فََإِنََِّهُُ يُُورِِثُُ الضََّغِِينََةََ وََيُُجََرُُّ إِلََِى الْْبِغِْْضََة، وََاسْْــتََعْْتِبِْْ مََنْْ رََجََوْْتََ 

إِعِْْتََابََهُُ ، وََقََطِِيعََةُُ الْْجََاهِِلِِ تََعْْدِِلُُ صِِلََةََ الْْعََاقِِل«.

أي اقطع الجاهل وصل العاقل، ولا تقل إنّّ هذا صديقي ولا أستطيع أن 
أتركه رغم أنّّه جاهل.

 »وََ مِِنََ الْْكََرََمِِ مََنْْعُُ الْْحََزْْمِِ ، مََنْْ كََابََرََ الزََّمََانََ عََطِِبََ، وََمََنْْ يُُنْْقََمْْ عََلََيْْهِِ غََضِِبََ ، 

	 168



169 	 

مََا أََقْْرََبََ النََّقِِمََةََ مِِنْْ أََهْْلِِ الْْبََغْْيِِ، وََأََخْْلََقُُ بِمََِنْْ غََدََرََ أََالَّا يُُوفََى لََهُُ«.

لاتصارع الزمان إذا سار نحو وجهة معينة لتقول يجب أن يصير هذا مثلًاً 
فإنّّك تهلك. 

وإلى هنا نكتفي بهذا القدر من وصية الإمام علي C لنستعرض فيما 
بعد جوانب أخرى من اهتمام الإسلام بالإنســان وتربيته له عبر تطهيره من 
الرذائل والموبقات وأوســاخ الدنيا، وتوجيهه نحو القيــم والمثل العليا، 

وإثارة عقله ليعرج في رحلة تكاملية إلى اللّّه سبحانه وتعالى. 



خصلاة القول

 أنّّ كلّّ إنســان مسؤول عن نفسه لكي يكون ناجحاًً في الحياة من جميع 
الجوانــب وكلّّ الأبعاد، وعليه تحقيق الأهداف التــي جعلها الإسلام له، 
وذلك باتبــاع الآيات القرآنية والأحاديث الشــريفة والروايات التي أُُثِرِت 
عن أئمّّة الهــدى من أهل البيت A، والاســتعانة على ذلك بالكتابات 
الحديثة التي تبحث في هذا المجال، فإنّّ من المهم بالنســبة للإنســان أن 

يحرز النجاح في الحياة، وبالتالي في دار النعيم في الآخرة. 

	 170



الفهرس

5. .................................................................. تقديم

)1(
شرح حديث الرسول K نع العقل

11. ....................................... حديث الرسول K نع العقل
11. ............................................................... مقدّّمات
11. .................................................... ما هو العقل؟
11. ................................................... تعريف العقل:
12. .................................................. ما هي الشهوة؟
13. .................................. المفارقة بين العقل والشهوات:
14. الدليل إلى العقل:................................................
15. .............................................. كيف يُُعرف العقل؟
81. التنبيه سبيل العقل:...............................................
24. ................................................... استقلال العقل
24. .................................................. العقل يطيع الله
25. العقل والشخصيّّة المتكاملة......................................
62. بين العقل والحلم:...............................................



27. بين الحلم العلم:.................................................
72. ............................................... بين العلم والرشد:
82. ............................................. بين الرشد والعفاف:
82. ............................................ بين العفاف والصيانة:
92. ............................................. بين الصيانة والحياء:
03. .............................................. بين الحياء والرزانة:
03. ................................ بين الرزانة والمداومة على الخير:
13. .......................... بين المداومة على الخير وكراهية الشر:
13. ................................. بين كراهية الشر وطاعة الناصح:
23. سؤال أخير:......................................................
32. ................................................ الثقة مفتاح العقل‏
53. التوكّّل ثقة لا تحد:...............................................
36. ............................... ضغوط الجبت من هوى وشهوات
37. ..................................... نصوص إسلامية في التوكّّل:

)2(
شرح وصايا 

الإمام الكامظ C لهشام حول العقل

43. ................... وصايا الإمام الكاظم C لهشام حول العقل
43. ............................................................ تمهيد
47. .......................................... العقل في بصائر الوحي‏
47. .................................................... ما هو العقل؟
53. ............................... الإمام الكاظم C يصف العقل‏

	 172



173 	 

54............................................ الله تعالى يبشّّر العقلاء
الوحي يكمل العقل‏................................................55
56.................................. كيف كمل الوحي عقل الإنسان؟
60.......................................... حجّّة ظاهرة وحجّّة باطنة
62...................................................... صفات العقل‏
65............................................... العقل وسيلة الطاعة
67.......................................... كيف ننمّّي موهبة العقل؟
73....................................................... إيقاظ العقل‏

)3(

شرح خطبة الإمام الرضا C في معرفة التوحيد

أوّّل  معرفة الله‏.....................................................93
94................................. المنهج الصائب لمعرفة اللّّه تعالى‏
94............................ الحجاب الذاتي بين الخالق والمخلوق‏
الأدوات دليل العجز...............................................95
95...................................................... أسماؤه تعبير
96.......................................... لا يتغيّّر بتغيير المخلوقين‏
96................................................ لا تعطيل ولا تشبيه‏
97.............................................. تنزيه اللّّه عن الحدود
عجز الخلائق دليل كمال الخالق‏...................................98
99............................................ الزمان دليل أزليّّة خالقه‏

100................................................... منهج معرفة الله‏
بالتقديس نعظّّم الرب‏..............................................102



)4(

الأبعاد الفقهية العامة 
لحديث الإمام الصاقد C  في المكاسب

)شرح حديث المكاسب(

105............ الإمام الصادق ‏C  يبيّّن أحكام الأنشطة الاقتصادية:
106................................................. أقسام المكاسب:
106....................................... ولاية العدل وولاية الجور:
701..................................... التجارة بين الحلال والحرام:
801..................................... الإجارة بين الحلال والحرام:
الصناعة بين الحلال والحرام:.....................................110
111............................................. تأمّّلات في الحديث:
211....................................................... الموظّّفون:
113........................................................ التجارات:
114.................................... الإجارات )أو بيع الخدمات(:
115....................................................... الصناعات:

)5(

شرح كملا لأمير المؤمنين C نع عدامئ الايمان

120............................................. تفسير دعائم الإيمان:
ألف/ الصبر أوّّل دعائم الايمان:..................................121
121......................................... باء/ اليقين زهرة الإيمان:

	 174



175 	 

123......................................... جيم/ العدل جوهر القيم:
دال/ الجهاد حصن الإيمان:.......................................125
5/ أبعاد الإيمان‏...................................................126

)6(

بناء الإنسان الرسالي
B في وصية الإمام علي لابنه الإمام الحنس

136....................................... ؟  كيف ينمّّي الرساليّّ العقَلَ
140........................... الإنسان الرساليّّ بين حبّّ  اللّّه وخشيته.
140............................................ القادة يصنعون الرجال.
142.............................................. برامج إعداد الرجال.
144...................................................... أوّّلًاً: الحب.
ثانياًً: الخوف. .....................................................149
حين نعرف حقيقة الدنيا............................................150
لماذا الغرور بالدنيا؟...............................................150






